


 

 

 

 

 

ÇORUM: 

ŞEHİR, TARİH VE KÜLTÜR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

EDİTÖRLER 

PROF. DR. ZEKERİYA IŞIK 

DR. ÖĞR. ÜYESİ 

MEHMET ALİ BOZKUŞ - HAKAN YAZAR 

  



Birinci Baskı
Aralık 2025

Bu kitabın bütün hakları Fikir ve Sanat Eserleri Kanunu gereğince yazarına aittir. 
İzinsiz çoğaltılamaz, ticari amaçla kullanılamaz. Ancak sanatsal amaçlı etkinliklerle 

tanıtım amaçlı kullanımlarda yazar, yapıt adı belirtilerek alıntı yapılabilir.

Baskı Cilt
Salmat Basım Yayım Ambalaj San. ve Tic. Ltd. Şti. 

Büyük Sanayi 1. Cadde 95/1 İskitler/Altındağ/ANKARA 
Tel: (+90-312) 341 10 20 www.salmat.com.tr

Sertifika No: 47771

Grafik Tasarım
Bir Medya Grafik Tasarım Ltd. Şti.

Yeniyol Mh. Gazi 12. Sk. No:12/B Merkez / Çorum
www.birmedya.net

ISBN: 978-625-98945-8-4

Yayına Hazırlayan 
Çorum Belediyesi Kent Arşivi

İsteme Adresi
Çorum Belediyesi Kent Arşivi

Kunduzhan Mah. Farabi Cad. No:22 Çorum Belediyesi B Blok 
Zemin Kat No:20 ÇORUM

Tel: 0364 319 1759

Çorum Belediyesi
Kütüphane ve Müzeler Müdürlüğü

Bu Eser Çorum Belediyesi’nin Kültür Yayınıdır.
PARA İLE SATILMAZ



 
ÖNSÖZ 

Anadolu binlerce yıldır medeniyetlerin doğuşuna ve gelişimine ev 
sahipliği yapmış kadim bir coğrafyadır. Bu coğrafyanın tam kalbinde yer alan 
Çorum şehri, Hatti ve Hititlerden tevarüs eden zengin bir mirasın üzerinde pek 
çok medeniyete ev sahipliği yapmıştır. Bu miras XI. yüzyılda Türkler 
tarafından devralınmış ve Danışmendiye Vilayeti’nin bir parçası haline 
getirilen şehrimiz, Türkmen akınlarıyla Türk Yurdu haline gelmiş; özellikle 
şehre adını veren “Çorumlu” oymağının bölgeye yerleşmesiyle kalıcı bir 
kimlik kazanmıştır.  

Osmanlı idaresine geçişle birlikte Çorum, gerçek manada bir Osmanlı 
şehircilik estetiği ve iktisadi düzeni ile buluşmuştur. 1456 tarihli ilk 
tahrirlerdeki az sayıda mahalleden oluşan mütevazı doku, 16. yüzyıla 
gelindiğinde klasik bir Osmanlı şehri hüviyetine bürünmüş; nüfus ve mahalle 
sayısı hızla artarak gelişimini sürdürmüştür.  

Şehrimizin fiziki ve sosyal topografyasını şekillendiren ise Ahilik 
ruhuyla harmanlanmış esnaf zümresi olmuştur. Debbağlardan sofçulara, 
kuyumculardan zahire tacirlerine kadar onlarca esnaf grubu kentin çarşılarını 
ve pazarlarını canlı bir yaşam merkezi haline getirmiştir. Şehrin manevi 
mimarisini ve sosyal yönünü ise vakıf müesseselerimiz örmüştür.  

Cami, medrese, çeşme ve köprü vakıflarıyla kurulan bu sistem 
yardımlaşma kültürünün en somut nişanesi olmuştur. Çorum’un bir Osmanlı 
şehri olarak tekâmülü, bugün elimizde olan somut arşiv belgeleriyle 
okunabilmektedir.  

Elinizdeki bu eser, Hitit Üniversitesi öğretim üyelerinin akademik 
titizliğiyle bir araya getirilen birbirinden kıymetli çalışmalardan oluşmaktadır. 
Biz de Çorum Belediyesi olarak kültürel belediyecilik çalışmaları kapsamında 
bu kıymetli eseri neşrediyoruz. Eserdeki çalışmalar Hititler döneminden 
başlayarak, Roma-Bizans, Selçuklu ve Osmanlı dönemini kapsamakta, 
Cumhuriyet’in ilk yıllarına kadar uzanmaktadır. “Çorum: Şehir, Tarih ve 
Kültür” başlıklı bu kitap, Çorum şehrinin hafızasını canlı tutmakta, kadim 
uygarlıkların yaşadığı coğrafyamızın kültürel birikimini akademisyenlerin ve 
ilgililerin dikkatine sunmaktadır.  

Çorum Belediyesi olarak, şehrimizin tarihi ve kültürel mirasını 
gelecek nesillere aktarmak, sanat ve kültüre dair üretimi yaygınlaştırmak, 
yerel kimliği güçlendirmek adına etkin, çok yönlü çalışmalar yürütüyoruz. 
Kültürel belediyecilik alanında yaptığımız çalışma ve faaliyetleri sadece 
etkinlik düzenlemekle sınırlı tutmuyoruz. Şehrimiz tarih ve kültürüne dair 



iv 
  

yayınlar, dijital dönüşüm, uluslararası projeler, sahne sanatları, müzik, tarih 
ve arşiv çalışmalarını kapsayan geniş bir perspektifle ele alıyoruz. Bu 
çalışmalar, kentin geçmişiyle bugünü arasında sağlam bir köprü oluştururken, 
geleceğin kültürel hafızasını inşa etmektedir. 

Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür adıyla yayımladığımız bu eserin 
hazırlanmasında emeği geçen Hitit Üniversitesi Tarih Bölüm Başkanı Prof. 
Dr. Zekeriya Işık’a, Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş’a ve Dr. Öğr. Üyesi 
Hakan Yazar’a teşekkür ediyorum. Şehrimizin entelektüel iklimini 
zenginleştiren herkese şükranlarımı sunuyorum. 

 
Dr. Halil İbrahim Aşgın 

Çorum Belediye Başkanı 



SUNUŞ 

2006 yılında kurulan Hitit Üniversitesi, ülkemizin ve bölgemizin 
gelişimine katkı sağlamak misyonuyla bilimsel çalışmalar yürütmektedir. 
Üniversitemiz öncülüğünde sürdürülen tarih, arkeoloji ve kültür araştırmaları 
bu kapsamda son derece önemli bir rol oynamaktadır. Adını Anadolu’nun en 
kadim ve köklü uygarlıklarının birinden alan üniversitemiz, tarihin en eski 
devirlerinden günümüze kadar Çorum ve çevresini araştırmayı, ürettiği bilgiyi 
ve bilimsel çalışmaları dünyanın her köşesindeki akademisyenlerle 
paylaşmayı kendisine görev edinmektedir. Bu doğrultuda kurulduğu günden 
itibaren çalışmaya devam eden Hitit Üniversitesi, farklı alanlarda 
sempozyumlar, çalıştaylar ve konferanslar tertiplemiştir. Alanında uzman 
akademisyenlerin katılımıyla düzenlenen bu faaliyetlerin ilgililere ulaşması 
için büyük çaba harcayan üniversitemiz bu etkinliklerin tamamını öğrencilerin 
ve kamunun erişimine açık gerçekleştirmiş, salona gelemeyenler için canlı 
yayınlar düzenlemiştir. Son olarak da söz konusu çalışmaların kalıcı hale 
gelerek akademisyenlerin ve ilgililerin erişebilmesi için kitap, bildiri veya 
makale formatında yayınlanmasını son derece önemsemiştir. 

Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü 
öncülüğünde düzenlenerek hem üniversitemizin farklı bölümlerinden hem de 
ülkemizin köklü üniversitelerinden katılımcıların iştirakiyle düzenlenen 
“Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Çorum Çalıştayı” şehrimizin kadim geçmişini 
araştıran akademisyenlerle öğrencilerimizi ve halkı bir araya getirmiştir. 
Elinizde tuttuğunuz Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür kitabı Osmanlı’dan 
Cumhuriyet’e Çorum Çalıştayı’nda sunulan bildirilere yeni makalelerin 
eklenmesiyle hazırlanmıştır. Onbir makalenin derlenmesiyle hazırlanan bu 
eser, Çorum’da bir asrı aşan süredir devam eden kazı faaliyetleriyle 
başlamakta, Roma-Bizans dönemlerinde Çorum çevresinin askeri ve ticari 
önemini ele alan çalışmalarla devam etmektedir. Osmanlı döneminde 
Çorum’daki Türkmen aşiretleri, yerleşme ve iskân gibi konular, şehrin kültür 
hayatında önemli bir yeri olan Hıdırlık, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e şehirdeki 
esnaf grupları ve halk inançları gibi hepsi birbirinden kıymetli araştırmalar 
kronolojik bir sıralamayla okuyucunun ilgisine sunulmaktadır.  

Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür kitabı şehrimizin köklü geçmişi ve 
zengin kültürünü gün yüzüne çıkarırken sonraki çalışmaların da daha sağlam 
bir akademik temelde yapılmasına katkı sunacaktır.   

 

Prof. Dr. Ali Osman ÖZTÜRK 

Hitit Üniversitesi Rektörü 

  



vi 
  

EDİTÖRDEN 

Anadolu coğrafyası, binlerce yıllık insanlık tarihinin en canlı 
tanıklarından biri olarak, medeniyetlerin doğuşuna, yükselişine ve 
dönüşümüne ev sahipliği yapmıştır. Bu kadim coğrafyanın tam kalbinde yer 
alan Çorum; Hititler’den Roma’ya, Bizans’tan Selçuklu’ya, Osmanlı’dan 
Cumhuriyet’e uzanan tarihsel sürekliliğiyle, yalnızca bölgesel değil, evrensel 
tarih açısından da müstesna bir konuma sahiptir. Elinizdeki bu eser, Çorum: 
Şehir, Tarih ve Kültür başlığı altında, şehrin tarih öncesi devirlerinden modern 
Türkiye’ye uzanan serüvenini çok katmanlı bir bakış açısıyla ele almayı 
hedeflemektedir. Bu derleme, esasen 13 Mayıs 2025 tarihinde Hitit 
Üniversitesi ev sahipliğinde düzenlenen “Osmanlı'dan Cumhuriyet’e Çorum 
Çalıştayı” kapsamında sunulan tebliğlerin ve sonrasında bu akademik 
birikime eklemlenen kıymetli çalışmaların bir araya getirilmesiyle vücut 
bulmuştur. 

Tarih boyunca farklı kültürleri bünyesinde harmanlayan Çorum, 
özellikle Osmanlı Devleti döneminde sancak ve kaza statüsünde yönetilerek 
idari, sosyal ve iktisadi bir merkez hüviyeti kazanmıştır. Şehrin bu çok yönlü 
yapısı, 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yaşanan ticari ve ekonomik 
gelişmelerle daha da belirginleşmiş; Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte ise 
modernleşme sürecine hızla adapte olan bir kent görünümü ortaya çıkmıştır. 
Bu kitapta yer alan makaleler, söz konusu tarihsel dönüşümü başta tarih olmak 
üzere, arkeoloji, sanat tarihi, halk bilimi ve kent morfolojisi gibi farklı 
disiplinlerin penceresinden okuyucuya sunmaktadır. 

Eserin kapsamı, Çorum’un antik çağlardaki stratejik öneminden 
başlamaktadır. Kızılırmak Havzası’nın sunduğu coğrafi avantajlar, Çorum’u 
antik dünyanın sınırları, savaşları ve kültürleri içerisinde kilit bir noktaya 
taşımıştır. Hitit İmparatorluğu’nun başkenti Hattuşa’ya ev sahipliği 
yapmasının yanı sıra, Frig, Med, Pers, Helenistik, Galat ve Roma 
dönemlerinde de bölge, askeri ve ticari yolların kavşağında yer almıştır. 
Özellikle Roma - Bizans dönemlerinde, doğu-batı ve kuzey-güney eksenli yol 
ağlarının merkezinde bulunması, kentin morfolojik gelişimini doğrudan 
etkilemiş; Euchaita (Avkat/Beyözü) gibi merkezlerin dinsel ve idari bir üs 
olarak parlamasına zemin hazırlamıştır. Yine bu bağlamda Çorum’da bir asrı 
aşan süredir yapılan arkeolojik kazılar kitapta kapsamlı olarak incelenmiştir. 
Charles Texier ve William John Hamilton gibi gezginlerin öncü yüzey 
araştırmalarıyla başlayan sürecin, Cumhuriyet dönemiyle birlikte Türk Tarih 
Kurumu öncülüğünde nasıl sistematik ve kurumsal bir kimlik kazanma süreci 
detaylarıyla ele alınmıştır. Çalışmada Alaca Höyük ve Hattuşa kazılarının yanı 
sıra Şapinuva’daki idari yapıdan Resuloğlu’ndaki ölü gömme adetlerine, 
Eskiyapar’daki kültür katmanlarından Örükaya’daki Roma barajına kadar 
uzanan bulgularla bunların Anadolu kültür tarihine katkılarını bütüncül bir 
yaklaşımla ortaya koyulmaktadır.  



vii 
  

Anadolu’nun Türkleşme süreci ve Osmanlı idari yapısının teşekkülü, 
eserin önemli odak noktalarından biridir. 11. yüzyıldan itibaren Türkmen 
akınlarıyla tanışan bölge, Danişmendliler ve Selçuklular devrinde 
“Danişmendiye Vilayeti”nin bir parçası olmuş, ardından İlhanlılar, çeşitli 
beylikler ve Osmanlı idaresine girmiştir. Çorum Sancağı’nda konargöçer 
Türkmen, Moğol ve Tatar unsurların varlığı, bölgenin demografik ve kültürel 
dokusunu şekillendirmiş; “divan”, “bölük” ve “cemaat” gibi idari terimler, bu 
göçebe geçmişin izlerini günümüze taşımıştır. Ancak 17. yüzyıla 
gelindiğinde, Celali İsyanları, iklim değişiklikleri ve idari krizler, Çorum 
kırsalında ciddi bir nüfus erimesine ve iskân hareketliliğine yol açmıştır. 
Avarız defterlerine yansıyan veriler, bu dönemde köy sayılarında yaşanan 
düşüşü ve kırsaldan merkeze doğru gerçekleşen göç dalgalarını somut bir 
şekilde ortaya koymaktadır. 

Osmanlı Klasik Döneminden Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk yıllarına 
kadarki süreçte Çorum’daki esnaf grupları da bu kitabın temel konularından 
birisi olmuştur. Bu doğrultuda esnafların şehrin sosyo-ekonomik yapısındaki 
rolü ve genel nüfusun içerisindeki oranı 1456 tarihli Çorum’un en eski tahrir 
defterlerinden başlayarak 1928 tarihli Büyük Ticaret Salnâmesi verilerine 
kadar karşılaştırmalı olarak incelenmektedir. Araştırma bu yönüyle, 
Çorum’un geçmişinde son derece mühim bir rol oynayan esnafları ve Ahilik 
geleneğinin güçlü izlerini gözler önüne sermekte, şehrin fiziki görünümünün 
ve topografyasının şekillenmesinde esnafların etkilerine değinmektedir.  

Kitap, Çorum’un sosyal ve iktisadi tarihine mikro ölçekte ışık tutan 
çalışmalarıyla da dikkat çekmektedir. Tanzimat dönemi Çorum’unda bir 
mahalle örneği olarak ele alınan Cami-i Kebir Mahallesi, dönemin gündelik 
hayat pratiklerini, meslek gruplarını, gelir dağılımını ve maddi kültürünü 
gözler önüne sermektedir. Temettüat ve tereke kayıtları üzerinden yapılan 
okumalar, mahalle sakinlerinin zanaat ve ticaretle iç içe geçmiş ekonomik 
yapısını, ev eşyalarından giyim kuşamlarına kadar uzanan yaşam 
standartlarını detaylandırarak okuyucuların dikkatine sunmaktadır. 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçiş sürecinde vakıf müessesesi ve dini 
yapıların geçirdiği dönüşüm de eserde geniş yer bulmaktadır. 19. yüzyılın son 
çeyreği ile 20. yüzyılın başlarında, Çorum merkez kazasında kurulan cami, 
çeşme ve köprü vakıfları, dönemin sosyal yardımlaşma ağlarını ve dini 
hizmetlerin finansmanını anlamak adına kritik veriler sunmaktadır. Özellikle 
para vakıflarının işleyişi ve Evkaf Nezareti’nin taşradaki denetim 
mekanizmaları, bu dönemin kurumsal tarihine dair önemli ipuçları 
barındırmaktadır. Benzer şekilde, Hıdrellez kültürünün ve Hıdırlık 
mevkilerinin kent hafızasındaki yeri, Çorum Hıdırlığı özelinde irdelenmiştir. 
Suheyb-i Rumi, Kerebi Gazi ve Ubeyd Gazi gibi sahabelere atfedilen 
türbelerin bulunduğu bu alanın, 19. yüzyılda geçirdiği mimari ve işlevsel 
dönüşüm, arşiv belgeleri ışığında aydınlatılmıştır. 



viii 
  

Cumhuriyet dönemi, Çorum’un demografik yapısının yeniden 
şekillendiği bir evredir. Atatürk döneminde Balkanlar’dan, özellikle Romanya 
ve Bulgaristan’dan gelen göçmenlerin Çorum’a iskânı, ulus-devlet inşası ve 
nüfus politikaları bağlamında ele alınmıştır. 1936-1938 yılları arasında 
gerçekleşen bu göç hareketleri, genç Cumhuriyet’in tarımsal üretimi artırma 
ve demografik kayıpları telafi etme stratejisinin bir parçası olarak Alaca, 
Mecitözü, İskilip ve Sungurlu gibi ilçelerin sosyal dokusunu 
zenginleştirmiştir. 

Son olarak, Çorum halk kültürünün derinliklerine inen çalışmalar, 
somut olmayan kültürel mirasın korunması adına büyük önem taşımaktadır. 
Yöre halkının kolektif belleğinde yaşayan kutsal ağaç anlatıları, doğa ile 
kutsal arasındaki ilişkiyi, “dalını bile vermez” gibi tabular üzerinden 
şekillenen koruma mekanizmalarını ve bu inançların toplumsal işlevlerini 
ortaya koymaktadır. Bu anlatılar, modernleşme ve kentleşme ile zayıflayan 
doğa-insan bağının, geleneksel kültürde nasıl güçlü bir etik zemine 
oturduğunu göstermesi bakımından manidardır. 

Hitit Üniversitesi Tarih Bölümü öncülüğünde düzenlenen 
“Osmanlı'dan Cumhuriyet’e Çorum Çalıştayı”nın bir ürünü olan bu eser, 
Çorum’un tarihsel mirasını bütüncül bir yaklaşımla ele alarak, yerel tarih 
çalışmalarına yeni bir soluk getirmeyi amaçlamaktadır. Şehrin idari 
yapısından sosyal hayatına, mimari dokusundan kültürel değerlerine kadar 
geniş bir yelpazeyi kapsayan bu yazılar, hem akademik camia hem de tarih 
meraklıları için bir başvuru kaynağı niteliğindedir. Eserin, Çorum’un kültürel 
mirasının korunması, tarih bilincinin genç kuşaklara aktarılması ve şehrin 
turizm potansiyelinin bilimsel verilerle desteklenmesi noktasında önemli 
katkılar sağlayacağına inanıyoruz. 

Bu vesileyle, çalıştayın düzenlenmesinde maddi ve manevi katkıları 
olan başta; Hitit Üniversitesi Rektörü Sayın Prof. Dr. Ali Osman Öztürk’e ve 
Çorum Belediye Başkanı Dr. Halil İbrahim Aşgın’a teşekkürü borç biliriz. 
Aynı şekilde çalıştayın organizasyonunda emeği geçen Hitit Üniversitesi 
Tarih Bölümü öğretim üyelerinin yanı sıra her oturumu ilgiyle takip eden 
öğrencilerimize ve tarih meraklılarına teşekkür ederiz. Bildirileriyle ve 
yazılarıyla bu kitaba katkı sağlayan tüm araştırmacılara şükranlarımızı 
sunarız. Çorum’un zengin tarihine açılan bu pencerenin, yeni araştırmalara 
ilham vermesi dileğiyle... 

 

 

 



1 
  

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... iii 

SUNUŞ ........................................................................................................................ v 

EDİTÖRDEN ............................................................................................................ vi 

Önder İPEK 

Arkeolojik Keşiflerin İzinde: Geçmişten Günümüze Çorum Kazıları ........................ 3 

Kudret SEZGİN 

Antik Çağın Sınırları, Savaşları ve Kültürleri İçerisinde Çorum’un Yeri ................. 43 

Esra KESKİN 

Kent Morfolojisi Bağlamında Çorum İlinin Gelişimi ............................................... 61 

Üçler BULDUK 

Çorum Sancağı’nda Konargöçerler ........................................................................... 75 

Murat ALANDAĞLI 

XVII. Yüzyılda Çorum Merkez Kazası’nda Nüfus ve İskân .................................... 89 

İlhan ŞAHİN 

Osmanlı ve Türkiye Cumhuriyeti Döneminde Çorum Esnafı ................................. 113 

Hümeyra KARABIYIK 

Tanzimat Dönemi Çorum Kentinde Câmi-i Kebir Mahallesi ................................. 133 

Mehmet ÇANLI 

Çorum Vakıfları ve Denetimi (1877-1908) ............................................................. 157 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

2 
  

Fatma AKIN - Rabia OZAN 

Hıdırellez Kültürü, Hıdırlıklar ve XIX. Yüzyılda Çorum Hıdırlığı ........................ 177 

Hatice YILDIRIM - İsa YILDIRIM 

Atatürk Döneminde Balkan Göçmenlerinin Çorum’da İskânı (1936-1938) ........... 201 

Altuğ ORTAKÇI 

Çorum Halk Kültüründe Kutsal Ağaç Anlatıları ..................................................... 223 

 

 

 

 

 

 



3 
  

 

 

 

Arkeolojik Keşiflerin İzinde: Geçmişten Günümüze Çorum 
Kazıları 

 

Önder İpek* 

 

Giriş 

Çorum ve çevresi, Anadolu’nun merkezinde yer alan çok katmanlı 
yerleşim geleneği ve zengin kültürel mirasının açığa çıkarıldığı disiplinler 
arası arkeolojik çalışmaların yapıldığı bölge olarak öne çıkmaktadır. 19. 
yüzyılın ikinci yarısında yüzey araştırmalarıyla başlayan bu çabalar, 20. 
yüzyılda sistematik kazı yöntemlerinin benimsendiği bir sürece evrilmiş; 
stratigrafik sondaj, jeofizik prospeksiyon ve paleo-çevre analizleri gibi 
yenilikçi teknikler aracılığıyla bölgenin doğa ve insan etkileşimi bütüncül bir 
bakış açısıyla incelenmiştir. Saha verileri, sosyo-ekonomik yapılanmadan 
dinsel motiflere, kentsel örgütlenmeden üretim teknolojilerine kadar geniş bir 
yelpazede tarihsel serüveni aydınlatmaktadır. Tipolojik ve sembolik 
analizlerin desteklediği malzeme kültürü incelemeleri, Anadolu, erken 
döneme ait altyapı ve ticaret ağlarını kavramamıza olanak tanırken, epigrafik 
çözümlemeler ise bürokratik aygıtla dinsel ritüeller arasındaki dinamik ilişkiyi 
ortaya koymaktadır. 

Geçmişten günümüze, teknolojinin gelişimi ile birlikte kazı 
süreçlerinin de kayda değer şekilde ilerlediği görülmektedir. Modern cihaz ve 
yöntemlerin kullanımı, kazı verilerinin yorumlanmasında bilimsel 
metodolojilere dayalı titiz ölçütler sunmanın yanı sıra, kültürel mirasın 
korunmasına yönelik sürdürülebilir yönetim stratejilerinin geliştirilmesi için 
de sağlam bir temel oluşturmaktadır. Bu çalışma, Çorum’un Anadolu 
arkeolojisindeki merkezi rolünü vurgulayarak, geçmişten günümüze uzanan 
kazı geleneğinin hem akademik hem de toplumsal boyutlarını bütüncül bir 
açıdan ele almakta ve geleceğe dönük araştırmalar için öneriler sunmaktadır. 

Çorum, Anadolu’nun en önemli arkeolojik alanlarından biri olarak, 
özellikle Hitit uygarlığına ev sahipliği yapmasıyla bilinmektedir. Kentin 
konumu, iklimi ve çevresel koşulları, tarih boyunca burada yerleşimlerin 
kurulmasını ve gelişmesini etkilemiştir. Çorum, Türkiye’nin Karadeniz ve İç 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Arkeoloji Bölümü, 
Çorum/TÜRKİYE. onderipek@hitit.edu.tr, ORCID: 0000-0001-1820-6341. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

4 
  

Anadolu bölgeleri arasında bir geçiş alanında yer almaktadır. Kuzeyde 
Samsun, doğuda Amasya ve Tokat, güneyde Yozgat ve Kırıkkale, batıda ise 
Çankırı ile çevrili olan Çorum, bu konumu itibariyle tarih boyunca önemli bir 
kavşak noktası olmuştur. Bölge, genellikle dağlık ve engebeli bir yapıya sahip 
olmakla birlikte, tarıma elverişli geniş ovalara da sahiptir. Bu özellik, tarihsel 
süreçte bölgedeki yerleşimler açısından belirleyici olmuş (Harita) ve 
Çorum’un önemli bir tarımsal üretim merkezi olmasını sağlamıştır. 

Çorum topraklarını besleyen en önemli akarsularından biri 
Kızılırmak’tır. Bu nehir tarih boyunca yerleşimlerin şekillenmesinde kritik bir 
rol oynamıştır. Özellikle Alaca Höyük, Boğazköy-Hattuşa ve Ortaköy-
Şapinuva gibi önemli arkeolojik alanların su kaynaklarına yakın konumlanmış 
olması, bu durumun en somut kanıtlarından biridir. Çorum’un iklimsel 
özellikleri de bölgedeki yerleşimlerin sürdürülebilirliğini etkilemiş ve 
özellikle tarımsal üretim açısından belirleyici olmuştur. Tarih öncesi ve antik 
dönemlerde bölgedeki iklim koşulları, insanların yerleşim yerlerini seçerken 
dikkate aldığı nedenlerden biridir. Hattuşa gibi büyük bir kentin su 
kaynaklarına yakın konumlanması, bu dönemde suyun yaşamsal önemini 
ortaya koymaktadır. Ayrıca, bölgedeki iklim değişiklikleri ve doğal afetler, 
tarih boyunca yerleşimlerin terk edilmesine ya da yeniden inşa edilmesine yol 
açmıştır. 

Çorum, tarih boyunca önemli şehirleşme süreçlerine tanıklık etmiştir. 
Özellikle Hitit Dönemi’nde Hattuşa, titizlikle planlanmış bir başkent olarak 
inşa edilmiştir. Kentin surlarla çevrili olması, kapılarının belirli yönlere 
açılması ve dini/ törensel alanlarla kamusal alanların ayrılması, dönemin 
gelişmiş şehir planlaması anlayışını gözler önüne sermektedir.  

Boğazköy-Hattuş/ Hattuşa 

Hitit medeniyetinin başkenti Hattuşa, Çorum ili sınırları içerisinde, 
Boğazkale İlçesi’nde yer almaktadır. Hattuşa, Türkiye’nin UNESCO Dünya 
Mirası listesinde yer alan önemli arkeolojik alanlarından biridir. Burada 
keşfedilen çivi yazılı tablet arşivi de UNESCO Dünya Belleği listesine dâhil 
edilmiştir. Hititler ve başkent Hattuşa, Yakındoğu’daki diğer büyük 
medeniyetlerin aksine, 19. yüzyılın ortalarına kadar bilim dünyasında 
bilinmemekteydi. 1834 yılında Fransız araştırmacı Charles Texier’in 
gerçekleştirdiği yüzey araştırmaları, bölgenin arkeolojik önemini ortaya 
koymuş ve bilim dünyasında büyük yankı uyandırmıştır (Klengel, 1999, s. 7). 
Hitit medeniyeti henüz tanınmadığından, ilk aşamada bu bölgenin Roma 
Dönemi’nde Galatia bölgesinin merkezi olarak bilinen Tavium olabileceği 
düşünülmüştür. 19. yüzyıl boyunca birçok seyyah ve araştırmacı Boğazköy’e 
gelerek bölge üzerinde incelemeler yapmıştır. Şehrin ilk planları C. Texier ve 
C. Humann tarafından çizilmiş; G. Perrot tarafından Boğazköy ve 
Yazılıkaya’nın ilk fotoğrafları çekilmiştir. Ayrıca, D. Mordtmann, E. Barth ve 
E. Chantre, bölgede küçük çaplı sondaj kazıları gerçekleştirmiştir. Arkeolojik 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

5 
  

bulguların yanı sıra, İstanbul’da yeni kurulan Müze-i Hümayun’a, 
Boğazköy’den götürülen bazı çivi yazılı tabletler, MÖ 14. yüzyıla tarihlenen 
Tell el-Amarna arşivindeki metinlerle benzerlik göstermekteydi (Seeher vd. 
2012, s. 13). Bunun yanı sıra, Yazılıkaya’daki kabartmalar, o zamana kadar 
bilinen hiçbir kültürel örneğe benzememekteydi. Bu buluntular, Boğazköy’de 
özgün ve gelişmiş bir uygarlığın varlığına işaret etmekteydi. 1906 yılında 
Theodor Makridi ve Hugo Winckler tarafından gerçekleştirilen kazılar, bu 
bölgenin Hitit İmparatorluğu’nun başkenti Hattuşa olduğunu kesin olarak 
ortaya koymuştur. Kazılarda ele geçen Akadça çivi yazılı tabletler, Hititlerin 
siyasi, idari ve dini yapısına ilişkin önemli bilgiler sağlamıştır. Hitit 
medeniyetinin keşfi, bilim dünyasında büyük bir heyecan yaratmış ve 1915 
yılında Çek dilbilimci Bedřich Hrozný tarafından Hititçenin Hint-Avrupa dil 
ailesine mensup olduğunun tespit edilmesi, Hititlere yönelik akademik ilgiyi 
daha da artırmıştır. Böylece, Hititler tarih sahnesindeki yerini almış ve 
Yakındoğu arkeolojisinde önemli bir araştırma alanı haline gelmiştir (Seeher 
vd. 2012, s. 13-14). 

Hitit başkenti Hattuşa’da gerçekleştirilen ilk kazı çalışmaları, 1905 
yılında Osman Hamdi Bey’in talimatıyla, Alman Asurolog Hugo Winckler ve 
Theodor Makridi Bey’in Boğazköy’de yürüttüğü kısa süreli araştırmalarla 
başlamıştır. 1906 yılında ise Alman Şark Cemiyeti ve özel sponsorlardan 
sağlanan bütçe ile kentte daha kapsamlı kazılar başlatılmıştır. Bu çalışmalar 
özellikle bir önceki yıl yüzeyde çivi yazılı tabletlerin bulunduğu Büyükkale 
ve önündeki sırt üzerinde yoğunlaşmış ve burada yaklaşık 2500 tablet 
keşfedilmiştir. Bu tabletlerden elde edilen bilgiler, Hititlerin başkentinin 
Hattuşa olduğu gerçeğini ilk kez ortaya koymuştur. Büyük keşfin ardından, 
1907 yılında Alman Arkeoloji Enstitüsü, Otto Puchstein başkanlığında mimar 
Heinrich Kohl, mimar Daniel Krencker, arkeolog Ludwig Curtius ve Erich 
Puchstein’dan oluşan bir ekibi bölgeye göndermiştir (Seeher vd. 2012, s. 23-
24). Bu dönemde daha çok tapınaklar, surlar ve sur kapılarına odaklanan 
mimari ağırlıklı bir çalışma yürütülmüştür (Puchstein, 1912, s. 3-4) (Resim-
1). Theodor Makridi Bey ise çeşitli alanlarda yerleşmenin yapısını anlamak ve 
daha fazla tablet bulmak amacıyla kazılar gerçekleştirmiştir.  

Çalışmalara verilen birkaç yıl aradan sonra, 1911 yılında kazı 
çalışmaları yeniden başlatılmıştır. Ancak, 1912 yılında bölgede ortaya çıkan 
salgın hastalıklar, 1913’te Hugo Winckler’in ölümü ve 1914’te Birinci Dünya 
Savaşı’nın başlaması nedeniyle çalışmalar tamamen durdurulmuştur. 1912 
yılı, birinci dönem kazılarının son yılı olmuştur (Seeher vd. 2012, s. 63) 
(Resim-2). Kazılar sırasında ele geçen çivi yazılı tabletlerin çoğu, o dönemde 
Hitit dili henüz çözülemediği için okunamamıştır. İstanbul Arkeoloji 
Müzesi’nde koruma altına alınan bu tabletler, birkaç dilbilimci tarafından 
incelenmiş ve nihayet 1915 yılında Çek dilbilimci Bedřich Hrozný, Hititçeyi 
çözmeyi başarmıştır. Bu önemli keşif sayesinde, binlerce yıl boyunca kayıp 
olan bir bilgi kaynağı yeniden gün yüzüne çıkmıştır (Seeher vd. 2012, s. 71). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

6 
  

İkinci dönem kazıları, Alman Arkeoloji Enstitüsü’nün Dr. Kurt Bittel 
başkanlığında bir ekip oluşturmasıyla başlamıştır. 1939 yılına, yani İkinci 
Dünya Savaşı’nın başlangıcına kadar devam eden bu süreçte, öncelikle 
Büyükkale’de yer alan Kral Sarayı’nda çalışmalar yürütülmüştür (Resim-3). 
Bu kazılarda Hitit saray yapılarının büyük bölümü ile sarayı çevreleyen sur 
duvarları büyük ölçüde ortaya çıkarılmıştır. Ayrıca, burada toplamda yaklaşık 
4600 adet çivi yazılı tabletin bulunduğu iki yeni arşiv gün yüzüne çıkarılmıştır 
(Seeher vd. 2012, s. 73) (Resim-4). Hattuşa’da yalnızca Hitit Dönemi 
araştırılmamıştır. Kentin, Hititler öncesinde ve sonrasında da iskâna uğradığı 
bilinmektedir. 1939 yılında, Büyükkale’deki Demir Çağı tabakalarına ait 
mimari kalıntılar açığa çıkarılmıştır. Ancak, aynı yıl içerisinde İkinci Dünya 
Savaşı’nın patlak vermesi nedeniyle kazılar bir kez daha durdurulmuştur 
(Seeher vd. 2012, s. 68). Savaşın sona ermesinin ardından, 1952 yılında 
Boğazköy’deki çalışmalar yeniden başlatılabilmiştir. 1952-1954 yılları 
arasında, daha önce kazılmamış olan Büyükkaya bölgesinde çalışmalar 
gerçekleştirilmiştir (Resim-5). Aynı yıl, filolog Heinrich Otten başkanlığında 
Osmankayası Mevkii’nde Hattuşa’da ilk kez Hitit mezarları kazılmıştır. Bu 
kazılar sırasında, 71’i kremasyon olmak üzere toplamda 93 gömü ortaya 
çıkarılmıştır (Seeher vd. 2012, s. 97). Kurt Bittel ve ekibi, Büyükkale Kral 
Sarayı kazılarını 1960’lı yıllarına kadar sürdürmüştür. 

1960’lı yılların sonlarında, K. Bittel ve ekibi Yazılıkaya’da kapsamlı 
belgeleme ve sondaj çalışmaları gerçekleştirmiştir (Seeher vd. 2012, s. 106). 
Kaya tapınağının ön kesiminde yapılan kazılar, ön yapının ve kabartmaların 
bulunduğu bölümün aynı komplekse ait olduğunu ve bütün olarak bir tapınak 
oluşturduğunu ortaya koymuştur. 1969 yılında, Yazılıkaya’daki kabartmalar 
stereofotogrametri tekniğiyle belgelenmiş ve detaylarının titizlikle 
saptanmasına yönelik çalışmalar yapılmıştır (Seeher vd. 2012, s. 110). 1966-
67 yıllarında ise prehistoryacı Harald Hauptmann tarafından Yazılıkaya’nın 
600 metre kadar kuzeyinde, Kalkolitik ve Erken Tunç çağlarına ait bir 
yerleşim alanı tespit edilmiştir. Yarıkkaya olarak adlandırılan bu bölgede, 
Erken Tunç Çağı’na ait mezarlar keşfedilmiştir (Seeher vd. 2012, s. 116-117). 
Ayrıca, Yukarı Şehir’deki bir kaya yüzeyinde, son Büyük Hitit Kralı II. 
Šuppiluliuma tarafından yaptırılmış, Anadolu hiyeroglifleriyle yazılmış uzun 
bir yazıt bulunmuştur. Bu yazıtın bulunduğu kaya, üzerindeki hiyerogliflerden 
dolayı “Nişantepe” olarak adlandırılmıştır (Seeher vd. 2012, s. 118). 

1966 yılında, Boğazköy’de bulunan eserlerin İstanbul Arkeoloji 
Müzeleri’ne ve daha sonra Ankara Anadolu Medeniyetleri Müzesi’ne 
gönderilmesinin ardından, bölgede bir müze açılmasına karar verilmiştir 
(Resim-6). Türkiye’nin ilk antik kent müzelerinden biri olan Boğazköy 
Arkeoloji Müzesi, kazı başkanlığı ve Kültür Bakanlığı’nın ortak 
çalışmalarıyla kurulmuştur. Prehistoryacı Harald Hauptmann ve mimar Wulf 
Schirmer tarafından tasarlanan müze, 2011 yılında tamamen yenilenerek 
büyük müze açılana kadar hizmet vermiştir.  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

7 
  

K. Bittel’in 1963 yılında arazi sorumluluğunu mimar Peter Neve’ye 
vermesinin ardından, 1978-1993 yılları arasında kazı başkanlığı Peter Neve 
tarafından yürütülmüştür. Üçüncü dönem kazıları olan bu sürede çalışmaların 
odak noktasını 1970’lerden itibaren kazılara paralel olarak yürütülen kapsamlı 
restorasyon çalışmaları oluşturmuştur (Seeher vd. 2012, s. 151). Bu çalışmalar 
kente tamamen yeni bir görünüm kazandırmıştır. 1978’de kentin güneyindeki 
Yukarı Şehir adı verilen kesimde kazılara başlanmıştır. Bu bölgede toprak 
üstünde kalmış birkaç tapınağın varlığı bilinmekteydi. Kazı ilerledikçe bu 
alanın özellikle tapınaklar için ayrılmış bir bölge olduğu anlaşılmıştır. O 
dönem Hattuşa’daki bilinen toplam 31 tapınağın 29’u burada olduğundan bu 
alana “Tapınak Mahallesi” adı verilmiştir (Seeher vd. 2012, s. 152).  

Hitit İmparatorluğu’nun başkenti Hattuşa’da tespit edilen on üç potern 
yapısı arasında, Yerkapı’da konumlanan ve günümüzde dahi geçilebilen en 
uzun potern ayrıcalıklı bir yere sahiptir. Bu mühendislik harikası yapının 
boşaltılması, 1907 yılında Puchstein ve ekibinin gerçekleştirdiği titiz 
çalışmalarla mümkün olmuştur. Yerkapı’daki restorasyon faaliyetleri 
kapsamında poternin girişlerinin onarılması, antik kentin korunmasına 
yönelik önemli bir adım olmuştur (Seeher vd. 2012, s. 160). Özellikle bu 
dönemdeki yoğun kazı ve restorasyon çalışmaları, Hattuşa’nın bir açık hava 
müzesi kimliği kazanmasında belirleyici rol oynamıştır. Bu uzun soluklu ve 
özverili çalışmaların neticesinde, 1986 yılında Hattuşa, Türkiye’de İstanbul, 
Göreme ve Divriği’nin ardından UNESCO Dünya Mirası Listesi’nde 
dördüncü kültürel varlık olarak tescillenmiştir (Seeher vd. 2012, s. 168). Bu 
prestijli unvan, Hattuşa’nın evrensel kültürel mirası açısından taşıdığı 
benzersiz değeri uluslararası düzeyde teyit etmiştir. Aynı yıllarda Hattuşa 
kazıları, Hitit uygarlığına dair eşsiz buluntular sunmaya devam etmiştir. 
Yukarı Şehir’de gerçekleştirilen kazılarda, 5 numaralı tapınağın yakınındaki 
bir yapı içerisinde Büyük Kral Tuthaliya’ya ait monumentel bir stel gün 
ışığına çıkarılmıştır (Seeher vd. 2012, s. 173). 1990 yılında Nişantepe’de bir 
yapıda tespit edilen yaklaşık 3400 adet mühür baskısı (Seeher vd. 2012, s. 
173), Hitit bürokrasisi ve idari yapısı hakkında değerli bilgiler sağlamıştır. 
1986 yılındaki bir diğer dikkat çekici keşif ise Yerkapı’da taş döşeli bir yolun 
altında bulunan çivi yazılı bronz tablettir. Bu nadir eser, Büyük Kral IV. 
Tuthaliya ile Tarhuntaşşa kralı Kurunta arasında akdedilen bir antlaşmadır 
(Seeher vd. 2012, s. 173). Bu antlaşma, Hitit İmparatorluğu’nun siyasi 
ilişkileri ve uluslararası diplomasisi açısından kritik bilgiler sunan ünik bir 
belgedir. 

Hattuşa’nın Yukarı Şehir olarak adlandırılan bölgesinde, Demir 
Çağı’na tarihlenen Güney Kale sur duvarının altında, dikkat çekici mimari 
özelliklere sahip bir oda açığa çıkarılmıştır (Resim-7). Sivri kemerli bir nişi 
andıran bu yapı, iri ve muntazam kesilmiş blok taşlarla örülmüş duvarlarıyla 
dikkat çekmektedir. Odanın iç duvarları, uzun bir hiyeroglif yazıt ve iki 
etkileyici kabartma figürle düzenlenmiştir. (Seeher vd. 2012, s. 175). Bu 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

8 
  

özgün arkeolojik buluntu, restore edildikten sonra, alanında uzman 
araştırmacılar David Hawkins ve Machteld Mellink tarafından detaylı bir 
şekilde incelenmiş ve üzerindeki hiyeroglif yazıtlar bilim dünyasına 
sunulmuştur (Seeher vd. 2012, s. 177-178).  

Jürgen Seeher’in 1994 ile 2005 yılları arasındaki Hattuşa kazıları 
başkanlığı, antik kentin anlaşılması ve korunması açısından önemli bir dönemi 
temsil etmektedir (Resim-8). Seeher’in başkanlığındaki dördüncü dönem 
kazılarında, önceki dönemlerde P. Neve tarafından Hattuşa’da geliştirilen 
restorasyon prensiplerine titizlikle devam edilmiştir (Seeher vd. 2012, s. 183). 
1996 yılında Büyükkaya bölgesinde gerçekleştirilen kazı çalışmaları (Seeher 
vd. 2012, s. 186), Hitit ekonomisi ve depolama sistemleri hakkında önemli 
bilgiler sunan yüzlerce ton tahıl kapasiteli yeraltı tahıl silolarının keşfiyle 
sonuçlanmıştır. Bu buluntu, Hitit İmparatorluğu’nun tarımsal üretiminin 
büyüklüğü ve stratejik tahıl depolama uygulamaları hakkında somut kanıtlar 
sunmuştur. 1997 yılındaki Büyükkaya kazıları ise Hattuşa’nın yerleşim tarihi 
açısından daha önce bilinmeyen bir evreye ışık tutmuştur. Hitit 
İmparatorluğu’nun yıkılmasının hemen ardından, Erken Demir Çağı’nda 
Büyükkaya sırtlarında oluşan küçük bir yerleşime ait ahşap yapı kalıntıları 
tespit edilmiştir. Doğal konumu itibarıyla zaten savunmaya elverişli olan 
Büyükkaya’nın zirvesi, Demir Çağı’nda da bu stratejik avantajı kullanmak 
amacıyla MÖ 9. yüzyılda bir sur ile tahkim edilmiştir (Seeher vd. 2012, s. 
187). Bu keşif, Hattuşa’nın Hitit Dönemi sonrasında da bir yerleşim yeri 
olarak önemini koruduğunu göstermiştir. Büyükkaya'daki bu önemli 
keşiflerin ardından, kentin farklı bölgelerinde de tahıl depolama yapıları tespit 
edilmeye başlanmıştır. Kıtlık dönemlerinde halkın iaşesini güvence altına 
almak, Hitit Devletinin en başından beri üstlendiği önemli bir görevdi. Bu 
bağlamda, 1999 yılında poternli surun arka kısmında, o güne kadar bilinen en 
büyük Hitit tahıl silosu ortaya çıkarılmıştır. Otuz iki ayrı odadan oluşan ve 
yaklaşık 118 metre uzunluğa sahip bu devasa yapı, yapılan hesaplamalara göre 
20 ila 30 bin kişinin bir yıllık tahıl ihtiyacını karşılayabilecek bir depolama 
kapasitesine sahipti (Seeher vd. 2012, s. 192). Bu buluntu, Hitit 
İmparatorluğu’nun merkezi planlamasının ve lojistik kapasitesinin ne denli 
gelişmiş olduğunu çarpıcı bir şekilde ortaya koymuştur. 

Hattuşa antik kentinin planlama ve su yönetimi sistemlerine dair 
önemli ilerlemeler, özellikle 20. yüzyılın sonları ve 21. yüzyılın başlarında 
gerçekleştirilen arkeolojik çalışmalarla kaydedilmiştir. 1912 yılında 
hazırlanan kent planı, uzun yıllar boyunca araştırmacılar için temel referans 
kaynağı olmuştur (Seeher vd. 2012, s. 186). Ancak, arkeolojik belgeleme 
yöntemlerinin dijitalleşmesi ve daha kapsamlı bir kent planına duyulan 
ihtiyaç, yeni çalışmalara zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda, Hans P. Birk 
tarafından üç kazı sezonu süresince yürütülen titiz çalışmalar sonucunda, on 
binlerce noktanın ölçülerek elde edildiği detaylı ve dijital tabanlı yeni bir kent 
planı oluşturulmuştur (Seeher vd. 2012, s. 189). Bu yeni plan, antik kentin 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

9 
  

topografyası ve yapısal düzeni hakkında daha hassas ve kapsamlı bilgiler 
sunmaktadır. Bu dönemdeki arkeolojik araştırmaların önemli bir odak noktası 
da Hitit kentinin su depolama sistemleri olmuştur. Yukarı Şehir’in doğu 
kesiminde varlığı bilinen büyük havuza bitişik konumda ikinci bir büyük su 
havuzunun 1996 yılında tespit edilmesi (Seeher vd. 2012, s. 196), Hitit 
mühendisliğinin su kaynaklarını yönetme konusundaki yetkinliğini bir kez 
daha ortaya koymuştur.  

Hitit İmparatorluğu’nun başkenti Hattuşa, yaklaşık 6 kilometre 
uzunluğunda etkileyici bir savunma sistemi olan surlarla çevrilidir. Bu 
surların günümüze ulaşan kalıntılarının anlaşılırlığını artırmak ve Hitit inşa 
teknikleri hakkında deneysel arkeoloji çalışmaları yürütmek amacıyla, 
surların 65 metrelik bir bölümü özgün Hitit yapım teknikleri ve malzemeleri 
kullanılarak yeniden inşa edilmiştir (Resim-9). Bu rekonstrüksiyon çalışması, 
antik yapıların sadece iki boyutlu kalıntılarını değil, aynı zamanda üç boyutlu 
hacimlerini de gözler önüne sererek, ziyaretçilerin ve araştırmacıların surların 
orijinal görünümü hakkında daha somut bir fikir edinmelerini sağlamayı 
amaçlamıştır.  

Andreas Schachner’in 2006 yılında Hattuşa kazıları başkanlığını 
üstlenmesiyle başlayan beşinci dönem kazıları (Schachner, 2019), antik kentin 
sistematik bir şekilde araştırılmasına yönelik önemli bir evreyi temsil eder. 
Schachner’in başkanlığında yürütülen ve günümüzde de devam eden bu 
çalışmalar, Hattuşa’nın farklı bölgelerinde yoğunlaşarak yeni keşiflere olanak 
sağlamıştır (Resim-10). 

Bu dönemin önemli bulgularından biri, Yukarı Şehir’in Orta Plato 
olarak adlandırılan bölgesinde açığa çıkarılan ve GAL.MESEDİ’ye (krallık 
muhafız birliği komutanı) ait olduğu tahmin edilen büyük bir konaktır. Bu 
yapı, Hitit aristokrasisinin yaşam tarzı ve konut mimarisi hakkında değerli 
bilgiler sunmaktadır (Resim-11,12). Beşinci dönem kazılarının başlangıcında, 
Yukarı Şehir’deki Sarıkale önündeki düzlükte daha önce başlatılmış olan 
çalışmalar tamamlanmış ve ardından kazı faaliyetleri güneye doğru, 
Yenicekale’ye uzanan Orta Plato’ya kaydırılmıştır. Bu stratejik değişiklik, 
kentin farklı topografik özelliklerine sahip bölgelerindeki yerleşim dokusunu 
ve yapılaşma biçimlerini anlamaya yönelik bir yaklaşımdır (Seeher vd. 2012, 
s. 223-224). 

2009 yılından itibaren ise kazı çalışmalarının ağırlık merkezi Aşağı 
Şehir’e kaydırılmıştır. Bu bölgede, poternli sur, Karum Dönemi ve Hitit 
Dönemi’ne ait yerleşim mahalleleri ile Kesikkaya’nın güneyinde yer alan 
anıtsal nitelikli bir yapı üzerinde yoğunlaşılmıştır. Aşağı Şehir’in güneyinde 
gerçekleştirilen çalışmalarda, Eski Hitit Dönemi’ne ait poternli sur üzerinde 
daha önce bilinmeyen yeni bir şehir kapısının tespit edilmesi, kentin erken 
dönem savunma sistemleri hakkında önemli bir keşif olmuştur (Seeher vd. 
2012, s. 230). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

10 
  

Kazı çalışmalarının yanı sıra, yoğun bir jeofizik programı ve hava 
fotoğraflarının kullanımıyla kent içindeki kayalık zemin üzerindeki mimari 
izlerin belgelenmesine yönelik kapsamlı çalışmalar eş zamanlı olarak 
yürütülmektedir. Bu multidisipliner yaklaşım, kazılarda elde edilen verilerin 
daha geniş bir arkeolojik ve çevresel bağlamda değerlendirilmesini 
hedeflemektedir (Seeher vd. 2012, s. 236). 

Restorasyon çalışmaları da bu dönemde aksatılmadan sürdürülmüştür. 
Özellikle Aslanlı Kapı’da yer alan aslan heykellerinden birinin başının antik 
dönemde tamamen kırılmış olması nedeniyle diğer, daha az tahrip olmuş aslan 
heykelinin mevcut durumu referans alınarak bir restorasyon çalışması 
gerçekleştirilmiştir (Seeher vd. 2012, s. 241). Bu tür restorasyonlar, antik 
yapıların korunmasına ve ziyaretçilere daha bütüncül bir görünüm 
sunulmasına katkı sağlamaktadır. 

2007 ile 2009 yılları arasında ise, Hattuşa’nın yaklaşık 2 kilometre 
batısında yer alan Çamlıbel Tarlası adlı yerleşim yeri, Ulf Schoop 
başkanlığında kazılmıştır. Bu yerleşimin geçmişi, Hitit başkentinin 
kuruluşundan yaklaşık 2000 yıl öncesine kadar uzanmaktadır. Çamlıbel 
Tarlası’nda bulunan mezarların oldukça iyi korunmuş olması, Hitit öncesi 
dönemlere ait defin ritüelleri ve toplumsal yapısı hakkında önemli bilgiler 
sunmaktadır. Bu kazı, Hattuşa ve çevresinin sadece Hitit Dönemi değil, aynı 
zamanda daha erken dönemlerde de önemli bir yerleşim alanı olduğunu 
göstermesi açısından kayda değerdir (Seeher vd., 2012, s. 242). 2022 
çalışmaları sırasında kazı başkan yardımcısı Bülent Genç’in, Yerkapı, 
Potern’in doğu ve batı duvarlarında gördüğü aşı boyası ile yazılmış olan 
hiyeroglif yazılar, Hattuşa’da yapılan son dönem keşifler için önemlidir. Bu 
yazıtların okunması Yerkapı hakkında yeni bilgiler edinilmesini sağlanmıştır 
(Schachner, 2023, s. 64-84). 2023 yılında ise Büyükkale kuzey batı yamacında 
bulunan bir çivi yazılı tabletin deşifre edilmesi ile Anadolu’da kullanıldığı 
anlaşılan yeni bir dilin varlığı tespit edilmiştir. Kalaşma dili ile yazılmış olan 
tablet üzerindeki metin, Hititlerin Anadolu’nun çeşitli bölgelerindeki yerel 
tanrıları kendi tanrı sistemine (panteona) nasıl dahil ettiklerine dair iyi bir 
örnektir (Rieken vd., 2024 1-59). 

Andreas Schachner’in başkanlığındaki beşinci dönem kazıları, 
modern arkeolojik yöntemlerin ve disiplinlerarası işbirliğinin etkin bir şekilde 
kullanıldığı, Hattuşa’nın farklı katmanlarının ve çevresindeki yerleşimlerin 
sistematik olarak incelendiği verimli bir süreçtir. Bu süreci daha da verimli 
kılmak amacıyla Andreas Schachner’in başkanlığında devam eden 
çalışmalara Türkiye Cumhuriyeti Kültür ve Turizm Bakanlığı’nca sürdürülen, 
“Geleceğe Miras Projesi” kapsamında kentin kazı çalışmalarına, restorasyon 
ve konservasyon sürecine destek olmak için mali kaynak aktarımı yapılmıştır. 
Bu çerçevede Hattuşa koordinatör kazı başkanlığı, Ortaköy-Şapinuva kazı 
başkanı Önder İpek tarafından yürütülmektedir. 2024 yılında Aşağı Şehir 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

11 
  

Roma Hamamı ve Yukarı Şehir, Yukarı Batı Kapısında kazı çalışmalarına 
başlanılmıştır (Resim-13).    

Tüm bu çalışmalar, Hitit İmparatorluğu ve Anadolu’nun erken 
dönemleri hakkındaki bilgimizi sürekli olarak derinleştirmektedir. Çorum ve 
özelinde 100 yılı aşkın süredir Hattuşa’da gerçekleştirilen arkeolojik kazılar, 
geçmişin derinliklerine ışık tutarak Anadolu coğrafyasının binlerce yıllık 
kültürel mirasını gün yüzüne çıkarmaya devam etmekte ve uygarlıkların 
yükselişi ile düşüşüne dair değerli bilimsel veriler sunmaktadır. 

Alaca Höyük 

1834 yılında Charles Texier’in Hattuşa’yı ve Yazılıkaya açık hava 
tapınağını keşfetmesinden bir yıl sonra, 1835’te ise Budaközü Deresi’ni 
besleyen Karakaya Özü’nün kaynağı olan Horam Özü yakınlarında bulunan 
Alaca (İmat) Höyük, coğrafya ve jeolojiye meraklı olan William John 
Hamilton’ın seyahatleri sırasında tespit edilmiştir (Yıldırım, 2023, s. 20). 
Hamilton, höyükte karşılaştığı çift sfenksin çevresinde yer alan kabartmaları 
ilk kez betimlemiş ve bunlara dair çizimlerini 1842 yılında yayımlamıştır. 
Gravürde sfenksler, kuş gövdeli ve kanatlı olarak resmedilmiş olup, Hamilton 
bu melez varlıkların baş kısımlarında Mısır sanatının etkisini gözlemlediğini 
ifade etmiştir. Heykeltıraşlık eserlerin yanı sıra alandaki kiklopik bloklara da 
dikkat çeken seyyah, batı kule kabartmalarında yer alan sahneleri ilk kez kayıt 
altına almıştır. Öte yandan, köydeki evlerden birinin önünde yazıtlı taşlar 
gören Hamilton, bu yazıların Fenike, Frig ya da Grek alfabelerine ait 
olabileceğini düşünmüştür (Yıldırım, 2023, s. 21). 

Hamilton, Alaca Höyük’teki heykeltıraşlık eserlerinin Hitit 
uygarlığına ait olduğunu fark etmemiştir; nitekim bu dönemde Hitit 
medeniyeti bilimsel camiada henüz tanınmayan bir kültürel olguydu. Buna 
karşın, onun ve çağdaşlarının gerçekleştirdiği bu erken dönem keşif gezileri, 
uzun süredir ihmal edilmiş Orta Anadolu Hitit kültürünün yeniden bilimsel 
düzlemde yerini alması ve akademik çevrelerce anlaşılması açısından öncü ve 
çok değerli girişimler olarak kabul edilmelidir. 1858 yılında Alaca Höyük’ü 
ziyaret eden Heinrich Barth, seyahat notlarında dikkate şayan arkeolojik 
görüşlerde bulunmuştur. Barth, höyüğün üzerinde yerleşik köy evlerinin 
bulunduğu kesimin antik bir tapınağın iç mekânı olabileceğini, Sfenksli Kapı 
ve kabartmalarla süslenmiş duvarların ise bu tapınağın dış cephe öğelerini 
oluşturduğunu ileri sürmüştür (Barth, 1860, s. 43). Almanya’dan Osmanlı 
topraklarına gelerek bilimsel incelemelerde bulunan ilk tarihçi ve 
şarkiyatçılardan biri olan Andreas David Mordtmann da Alaca Höyük üzerine 
arkeolojik gözlemlerde bulunmuştur. Mordtmann, höyüğün üzerinde yaklaşık 
25 haneli bir köyün olduğunu belirtmiş, buradaki kabartmaların dini temalı 
sahneleri anlattığını ifade etmiştir (Yıldırım, 2023, s. 20-21).  

1861 yılında Fransa Kültür Bakanlığı tarafından Anadolu’ya 
gönderilen doğubilimci Georges Perrot, mimar ve çizer Edmond Guillaume 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

12 
  

ile fotoğrafçı Jules Delbet eşliğinde Boğazköy’e gelir; araştırmaları sırasında 
Alaca Höyük’teki kabartmaların çizimlerini de yaparlar. Perrot, burada küçük 
bir kazı yaparak giriş bölümünde bulunan doğu ve batı kulelerinin taş planını 
ortaya çıkarır. Perrot ve arkadaşları, girişteki kalıntıların ilk kesitlerini çizerek 
anıtsal kapı ve kabartmalara dair detaylı bilgiler sunarlar. Bu dönemde, 
Boğazköy’de olduğu gibi Alaca Höyük’ün de ilk fotoğrafları çekilir. Perrot, 
doğu kulesinin önünde devrilmiş halde bulunan sfenks bloğunu ayağa 
kaldırarak yerinde inceler (Yıldırım, 2023, s. 21-22). 

1864 yılında herhangi bir bilimsel amacı olmadan Boğazköy’e gelen 
Henry John van Lennep, gezisi sırasında Alaca Höyük’e de uğrayarak burada 
önemli çizimler yapmış ve özellikle Sfenksli Kapı’nın ölçekli planını 
hazırlamıştır. Van Lennep’in bu çalışmaları, 1870’li yılların başlarında 
yayınlanarak bilim dünyasının ilgisini çekmiştir. Kendi değerlendirmelerine 
göre Boğazköy, Herodotos’un eserlerinde adı geçen Kapadokya kenti Pteria 
ile aynı yer olmalıdır; Alaca Höyük’ün ise ondan daha eski bir yerleşim 
olduğu ve muhtemelen Mısır kökenli bir geçmişe sahip olduğu 
düşüncesindedir (Yıldırım, 2023, s. 22-23). 1880’li yıllara gelindiğinde ise, 
İngiliz Asurolog ve dilbilimci Archibald H. Sayce’in Boğazköy ve 
Suriye’deki Hama yazıtları arasında kurduğu bağlantı sayesinde, uzun süre 
Suriye merkezli olduğu düşünülen Hitit kültürünün Orta Anadolu’daki varlığı 
bilim çevrelerince daha net biçimde anlaşılmaya başlanmıştır (Yıldırım, 2023, 
s. 23). Boğazköy ve Alaca Höyük gibi yerleşimlerde görülen anıtsal mimari 
ve kabartmalar, Hitit uygarlığı ile ilişkilendirilmeye başlanmıştır. Bu sürece 
katkı sağlayan bir diğer önemli gelişme ise 1890 yılında Ernest ve Madam 
Chantre’nin Boğazköy’de yaptığı araştırmalardır. Sonunda 1906 yılından 
itibaren bölgede bulunan çivi yazılı tabletler, Boğazköy’ün Hititlerin başkenti 
olduğunu kesin olarak ortaya koymuştur. Bu bulgular doğrultusunda, Alaca 
Höyük’teki anıtsal kapılar ve heykeltıraşlık eserlerin de Hitit kültürüne ait 
olduğu açıklık kazanmıştır (Yıldırım, 2023, s. 23). 

Fransa Eğitim Bakanlığı tarafından arkeolojik ve antropolojik 
araştırmalar için Kapadokya ve Kilikya’ya gönderilen Ernest Chantre ve eşi 
Madam B. Chantre, 1893–1894 yılları arasında Boğazköy, Kültepe ve Alaca 
Höyük’te kazılar yapmıştır (Chantre, 1898). Bu çalışmalar, bölgedeki Hitit 
yerleşimleri üzerine ilk sistematik bilimsel müdahaleler arasında yer 
almaktadır. 1906 yılında Boğazköy kazılarına Hugo Winckler ile birlikte 
katılan Müze-i Hümayun kazı görevlisi Theodor Makridi Bey, ertesi yıl 
1907’de Alaca Höyük’te müze adına tek başına 15 günlük bir kazı 
yürütmüştür. Makridi Bey’in kazıları sırasında (Yeşilyurt ve Bulut, 2023, s. 
37), 1907 yılında Liverpool Üniversitesi Arkeoloji Profesörü John Garstang 
da Alaca Höyük’ü ziyaret etmiş; Sfenksli Kapı ve doğu kulesi kabartmalarının 
o dönemdeki durumlarını fotoğraflarla belgeleyerek, arkeolojik belgeleme 
sürecine katkı sağlamıştır (Yıldırım, 2023, s. 25-26) (Resim-14).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

13 
  

1930’lu yıllar, Türkiye’de tarih araştırmalarıyla paralel olarak 
arkeoloji biliminin geliştiği ve özellikle Alaca Höyük için önemli adımların 
atıldığı bir dönem olmuştur. Uygarlık tarihine olan ilgisini her fırsatta dile 
getiren Mustafa Kemal Atatürk, “Çağdaş uygarlığı anlayabilmek, 
kavrayabilmek, dünyadaki eski uygarlıkları, insanlığın ilk uygarlıklarını 
doğru tanıyabilmekle mümkündür.” ilkesinden hareketle, 1931 yılında Türk 
Tarihi Tetkik Cemiyeti’nin (daha sonra Türk Tarih Kurumu - TTK adını 
alacaktır) kurulmasına öncülük etmiştir (Yıldırım, 2023, s. 27). Bu kurumun 
çalışmalarıyla, Türkiye’de yapılacak arkeolojik kazıların Türk bilim insanları 
tarafından gerçekleştirilmesi anlayışı önem kazanmıştır. Atatürk, arkeoloji 
bilimini hiçbir zaman tarih çalışmalarından ayrı görmemiş, her iki alanın 
birlikte ve eşgüdüm içinde ilerlemesi gerektiğini vurgulamıştır. 22 Ağustos 
1935 tarihinde, dönemin Müzeler Dairesi Müdürü ve TTK’nın asıl 
üyelerinden olan Hamit Zübeyr Koşay ile arkeolog Remzi Oğuz Arık 
başkanlığında bir heyet tarafından Alaca Höyük kazılarına resmen 
başlanmıştır.  

1935 yılında Türk Tarih Kurumu (TTK) öncülüğünde başlatılan Alaca 
Höyük kazılarında üç temel amaç belirlenmiştir; Alaca Höyük çevresinin 
sistematik olarak araştırılması, höyükte bilimsel yöntemlere dayalı sondaj 
çalışmalarının yapılması, farklı uygarlıklara ait izlerin saptanması ve höyüğün 
Boğazköy tabletlerinde adı geçen “Arinna” kenti ile ilişkisinin incelenmesi. 
Kazı ekibi, ilk yıl çalışmalarında höyüğün yaklaşık 1 kilometre 
güneydoğusunda bulunan Gölpınar su bendini ortaya çıkarmıştır. Bendin batı 
kesiminde, “köşk yeri” olarak bilinen mevkiide daha önce varlığı bilinen Hitit 
Dönemine ait ortostatlar, bu kez yerinde belgelenmiş ve incelenmiştir 
(Yıldırım, 2023, s. 29). Kazıların başladığı 1935 yılında, köy yerleşiminin 
höyük üzerine inşa edilmiş olması, kazı alanının seçimini oldukça 
zorlaştırmıştır. Bu nedenle ilk kazı, köyün merkezinde 18x20 metre 
ölçülerindeki bir alanda başlatılmış; burada 10,20 metre derinliğe kadar 
inilmiştir. Katmanlaşmanın sistemli biçimde incelendiği bu alanda, yüzeyden 
en alttaki tabakaya doğru sırasıyla Osmanlı, Bizans, Roma, Frig, Geç Hitit, 
Hitit, Eski Hitit, Erken Tunç Çağı ve en altta Kalkolitik Çağ yerleşim 
kalıntılarına ulaşılmıştır (Yıldırım, 2023, s. 30). Kazıların ilk yılında elde 
edilen en önemli buluntular, Erken Tunç Çağı’na tarihlenen tabakalarda açığa 
çıkarılan ve zengin ölü hediyeleriyle dikkat çeken üç mezardır. Bu mezarlarda 
yer alan eserlerin çoğu değerli madenlerden yapılmış olup, çeşitli metal işleme 
teknikleri kullanılarak üretilmiştir. Mezarlardan çıkarılan ve dini-kült 
amaçlara hizmet eden tunç döküm kurslar, geyik figürlü standart başlıkları ile 
boğa, geyik ve aslan gibi kutsal hayvan betimlemelerinin biçim ve üslupları 
açısından bölgenin yerli Hatti kültürüne özgü olduğu anlaşılmıştır (Arık, 
1935; Özgüç, 2002, s. 399).  

1936 yılında Alaca Höyük kazılarına Hamit Zübeyr Koşay 
başkanlığındaki heyete, daha önce Anadolu’da araştırmalar gerçekleştirmiş 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

14 
  

olan Hans Henning von der Osten de katılmıştır (Yıldırım, 2023, s. 31). Aynı 
yıl höyükte yapılan stratigrafik çalışmalar sonucunda, toplamda 14 mimari 
tabakanın varlığı tespit edilmiştir. Koşay, 1936 sezonunda üç mezar yapısını 
daha gün yüzüne çıkarmıştır. Bu mezarlarda ele geçen buluntular, Anadolu’da 
MÖ 3. binyılda demir işçiliğine dair bilinen en erken örnekleri sunması 
bakımından büyük önem taşımaktadır. Bu veriler, demir metalürjisinin 
sanılandan daha erken dönemlere uzandığını ortaya koymuştur.  

Alaca Höyük’te 1937-1939 yılları arasındaki kazı sezonlarında, 
önceki yıllara kıyasla daha geniş alanlar açılarak, sistemli bir kazı programı 
yürütülmüştür. Bu dönemde kazı çalışmalarına, ilerleyen yıllarda kazı 
başkanlığı görevini üstlenecek olan arkeolog ve mimar Mahmut Akok da dâhil 
olmuştur (Yıldırım, 2023, s. 33). Aynı yıl, kazı evinin hemen yanında üç 
salondan oluşan, toplam 242 m2’lik bir alana sahip müze binasının inşasına 
başlanmış ve bu yerel müze, 1940 yılında düzenlenen bir törenle ziyarete 
açılmıştır (Yıldırım, 2023, s. 33).  

Alaca Höyük kazılarında daha ilk yıllarda elde edilen bulgular, Eski 
Anadolu tarihi açısından yeni ufuklar açmış ve Cumhuriyet’in kültürel 
vizyonunun bir yansıması olarak, uluslararası düzeyde ses getiren başarıya 
imza atılmıştır. Bu başarı, hiç kuşkusuz, Mustafa Kemal Atatürk’ün “bir 
vatanı tanımanın, onun geçmişini bilmekle mümkün olduğu” düşüncesinden 
hareketle, bu topraklarda yaşamış tüm uygarlıkları – kökeni ne olursa olsun – 
bilimsel yöntemlerle inceleme kararlılığının bir sonucudur. Söz konusu 
yaklaşım, yalnızca Türk tarihinin değil, aynı zamanda insanlık tarihinin 
anlaşılması için de öncü nitelikte olmuştur. Alaca Höyük’te bilimsel anlamda 
ilk sistematik kazılar, doğrudan Atatürk’ün himayesinde, Türk Tarih Kurumu 
adına 1935 yılında başlatılmıştır. Bu çalışmalar, arkeolog Hamit Zübeyr 
Koşay, Remzi Oğuz Arık ve mimar Mahmut Akok’un öncülüğünde 
yürütülmüş ve 1983 yılına kadar kesintisiz devam etmiştir. Cumhuriyet’in 
kültür politikaları kapsamında gerçekleştirilen bu kazılar, sadece arkeolojik 
veriler değil, aynı zamanda ulusal kimliğin oluşum sürecine katkı sağlayan 
bilimsel birikim üretmiştir (Yıldırım, 2023, s. 34-35). 1983 yılında ara verilen 
kazı çalışmaları, 1996-2018 yılları arasında Aykut Çınaroğlu tarafından 
sürdürülmüş (Çınaroğlu, 2017, s. 255-268); böylece Alaca Höyük 
araştırmalarında yeni bir dönem açılmıştır. Üç yıllık bir aradan sonra ise 2021 
yılından itibaren kazılar, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
öğretim üyesi Tayfun Yıldırım başkanlığında devam etmektedir. Bu uzun 
soluklu kazı geleneği, Alaca Höyük’ün hem Hitit dünyasındaki merkezi 
konumunu hem de Anadolu’nun kültürel sürekliliği içindeki önemini ortaya 
koymaya devam etmektedir. 

Ortaköy-Şapinuva 

1988 yılında Aygül Süel’in bilimsel başkanlığında Çorum ili sınırları 
içerisinde yüzey araştırması gerçekleştirilmiştir. Bu projenin temel hedefi, 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

15 
  

Hitit İmparatorluğu’nun başkenti Boğazköy-Hattuşa’dan bir sınır eyaleti olan 
Maşat’a (Tapigga) uzanan antik yolların ve bu güzergâh üzerindeki Hitit 
merkezlerinin arkeolojik olarak saptanmasıydı. 1989 yılında devam eden 
yüzey araştırmaları sırasında, Çorum ili Ortaköy ilçesinin muhtelif 
lokasyonlarında tespit edilen homojen seramik buluntuları, bu bölgede MÖ II. 
binyıla ait bir yerleşimin varlığını arkeolojik olarak kanıtlamıştır. 1990 yılında 
Ortaköy’ün yaklaşık 2.5 kilometre güneybatısında, Çorum Müze Müdürlüğü 
başkanlığında başlanılan kazılara, 1991 yılında da devam edilmiş olup, 1992 
yılından itibaren Aygül Süel’in bilimsel başkanlığında devam eden sistematik 
kazı çalışmalarında, Tepelerarası olarak adlandırılan mevkiide büyük ölçekli 
bir yapı açığa çıkarmıştır. 1990-91 yılı kazı sezonlarında, bu yapı kalıntıları 
arasında toplam 1867 adet çivi yazılı tablet parçası ele geçirilmiştir. Yapılan 
arkeolojik incelemeler, söz konusu binanın Roma Dönemi’nde hem mezar 
alanı hem de taş işçiliği atölyesi olarak kullanıldığını göstermiştir (Süel, A., 
1991, s. 91). Bu durum ve modern tarım faaliyetleri gibi etkenler, binanın 
yapısal bütünlüğünde önemli tahribata neden olmuştur. 1995 yılına 
gelindiğinde ele geçen tablet sayısının 2.500’ü aşması, bu antik yerleşimin 
önemli bir Hitit kenti olduğunu bilimsel camiaya kesin bir şekilde sunmuştur. 
Ele geçen tabletler ve fragmanlarının transkripsiyon çalışmaları sonucunda, 
arşivin dini, siyasi, askeri, fal ve idari içerikli metinleri barındırdığı 
anlaşılmıştır. Bununla birlikte, arşivin büyük bir bölümünü diplomatik ve 
kişisel mektuplar teşkil etmektedir (Süel, A., 1995, s. 272) (Resim-15). 
Tabletlerin filolojik çözümlenmesi neticesinde, kentin antik adının Šapinuva 
olduğu ve Hitit Büyük Kralı’nın bir dönem burada ikamet ettiği bilgisi elde 
edilmiştir. Bu keşif, bilim dünyasında büyük yankı uyandırmış ve daha önce 
Boğazköy ve Maşat tabletlerinden varlığı bilinen Šapinuva şehri böylelikle 
arkeolojik olarak da doğrulanmıştır (Süel, A., 1995). Otuz yılı aşkın bir süre 
boyunca Aygül Süel’in bilimsel başkanlığında yürütülen sistematik kazı 
çalışmaları, 2021 yılında Hitit Üniversitesi, Arkeoloji Bölümü öğretim üyesi 
Önder İpek’e devredilmiştir. Güncel arkeolojik araştırmaların kesintisiz 
sürdürülmesiyle Ortaköy-Şapinuva, Hitit arkeolojisi disiplinine her kazı 
sezonunda kayda değer bilimsel veriler sunmaya devam etmektedir (Resim-
16). 

Şapinuva, MÖ. 1380’li yıllarda II./III. Tuthaliya ve Taduhepa’nın 
hükümdarlığı esnasında Hitit kraliyet ailesinin ikametgâhı olarak başkentlik 
işlevini üstlenmesinin yanı sıra (Süel, A. 2020, s. 28), Hitit coğrafyası 
içerisinde önemli bir dini merkez statüsünü de korumaktadır. Günümüzde 
sürdürülen arkeolojik kazı çalışmaları, ağırlıklı olarak Tepelerarası ve 
Ağılönü Mevkii olmak üzere iki ana lokalitede yoğunlaşmakta olup, bu iki 
saha da Hitit medeniyetinin kentsel organizasyonu ve kültürel yapılanmasını 
derinlemesine analiz etmek için benzersiz arkeolojik veriler sunmaktadır. 

Ortaköy-Şapinuva, kendi çağının ileri düzeydeki kentsel planlama 
anlayışının seçkin bir örneğini teşkil etmekte olup, yapıların işlevsel 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

16 
  

farklılaşmalara göre düzenlendiği bir yerleşim modeli olarak dikkat 
çekmektedir. Kentteki yapıların topografik konumlandırılması, idari ve 
yönetimsel faaliyetlere tahsis edilmiş yapılar, ekonomik etkinlikleri 
destekleyici nitelikteki binalar, endüstriyel ve üretim süreçlerine ev sahipliği 
yapan yapılar ve dini amaçlara özgü kılınmış kutsal mekânlar olmak üzere 
belirgin kategoriler dâhilinde sistematik bir organizasyona sahiptir. 1990 
yılından itibaren yürütülen arkeolojik kazılar neticesinde, özellikle 
Tepelerarası Mevkii’nde yönetimsel ve idari fonksiyonların merkezi olduğu 
belirlenen A Binası (Süel, A. ve Süel, M., 2008, s. 184), ekonomik düzenin 
tesis edildiği B Binası (Süel, M., 2001), dini ritüellerin icra edildiği C ve D 
(Süel, M., 2005) binaları gibi yapısal birimler saptanmıştır. Bununla birlikte, 
G Alanı içerisinde konumlanan İşlikler/Atölyeler Mahallesi’nde endüstriyel 
üretim faaliyetlerine yönelik yapıların yanı sıra, kentin tarımsal üretiminin 
depolanması ve eş zamanlı olarak refah düzeyinin sembolize edilmesi 
amacıyla inşa edilmiş bir silo yapısı da gün yüzüne çıkarılmıştır (İpek, 2025, 
s. 114-117). Ağılönü Mevkii’nde (Süel, A., 2015, s. 101) ise açığa çıkarılan 
tüm yapıların, kutsal ritüellerin ve dini törenlerin gerçekleştirilmesi 
maksadıyla özenle projelendirildiği anlaşılmaktadır. 

Ortaköy-Şapinuva’nın bu denli özenle planlanmış şehir düzeni, Hitit 
Dönemi’nin gelişmiş mühendislik ve mimari bilgisini açıkça yansıtmaktadır. 
Bu durum, Hititlerin yalnızca siyasi ve ekonomik alanda değil, şehircilik ve 
yapı teknolojisi alanlarında da kayda değer bir ilerleme kaydettiklerini teyit 
etmektedir. 

Şapinuva kazılarında elde edilen buluntular arasında çivi yazılı tablet 
arşivleri özel bir yere sahiptir. Kentte keşfedilen bu arşivler, Hitit 
İmparatorluğu’na ait resmi belgeleri, diplomatik yazışmaları ve dini metinleri 
içermesi bakımından önemlidir. Bu arşiv, Anadolu’da Hitit Dönemi’ne ait en 
büyük ikinci çivi yazılı belge koleksiyonunu oluşturmakta olup, başkent 
Hattuşa’daki arşivden sonra gelmektedir. Şapinuva’nın Hitit çivi yazılı 
belgeleri açısından taşıdığı önem, yalnızca tabletlerin sayısal çokluğu ile 
sınırlı değildir. Aynı zamanda kent, bu belgelerde bahsedilen ritüel ve dini 
uygulamalara ait somut arkeolojik kanıtların bulunmasıyla da dikkat 
çekmektedir. Bunun en çarpıcı örneği, Ağılönü Mevkii’nde gün yüzüne 
çıkarılan kurban çukurlarıdır (Süel, M., 2015, s. 113). Bu çukurlar, dini 
törenlerde gerçekleştirilen hayvan kurbanı ritüellerinin fiziksel izlerini 
günümüze taşımakta ve yazılı kaynaklarla arkeolojik verilerin birbirini 
desteklediği nadir ve değerli örneklerden birini teşkil etmektedir.  

Eskiyapar 

 Çorum ili, Alaca ilçesinin yaklaşık 5 kilometre batısında, stratejik bir 
kara yolu güzergâhının güneyinde yer alan Eskiyapar Höyüğü, bölgenin 
arkeolojik açıdan taşıdığı zenginliğin önemli bir göstergesidir. Höyükteki ilk 
sistematik arkeolojik kazılar, Ankara Anadolu Medeniyetleri Müzesi’nin 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

17 
  

bilimsel başkanlığında 1968 yılında başlatılmıştır (Bayburtluoğlu, 1979, s. 
293). Devamında, Çorum Müzesi tarafından 1989 ile 1992 yılları arasında 
ikinci bir kazı dönemi gerçekleştirilmiştir (Ediz, 1994, s. 109). Bu iki öncü 
dönemdeki çalışmalar, Eskiyapar’ın farklı tarihsel sekanslarına ışık tutmuştur. 
İlk dönemdeki araştırmalar Erken Tunç Çağı’na ait kıymetli bir buluntu 
grubunu açığa çıkarırken, ikinci dönem kazıları ise yerleşimin Demir Çağı ve 
Hitit kültürlerine dair önemli arkeolojik veriler sunmuştur (Sipahi, 2010, s. 
79-92) (Resim-17). 2010 yılında Tunç Sipahi tarafından başlatılan ve 
günümüzde de devam etmekte olan üçüncü dönem kazıları ise höyüğün 
barındırdığı potansiyeli daha derinlemesine irdelemeyi amaçlamaktadır 
(Sipahi, 2012a, s. 1). Arkeolojik bulguların ve filolojik kaynakların birlikte 
değerlendirilmesi, Eskiyapar’ın Hitit Dönemi’ndeki muhtemel adının 
“Tahurpa” olabileceği yönündeki bir hipotezi desteklerken (Sipahi, 2013, s. 
5), Karum Dönemi için ise Tah(u)r(wa) isminin olası bir tanımlama olduğu 
ileri sürülmüştür (Barjamovic, 2011, s. 264). 

Eskiyapar Höyüğü’nde bugüne değin yürütülen arkeolojik 
araştırmalar, farklı kronolojik dilimlere ait olduğu saptanan 7 ayrı yapı 
katmanının varlığını ortaya koymuştur (Sipahi, 2013, s. 45). Bu stratigrafik 
ardışıklık, yerleşimin uzun soluklu ve kesintisiz bir iskân geçmişine işaret 
etmektedir. Özellikle Hitit Dönemi’ne ait saptanan katmanlar, Eski Hitit 
Dönemi’nin I. (5. seviye), II. (4. seviye) ve III. (3. seviye) evrelerini 
kronolojik bir bütünlük içinde temsil etmektedir. Orta Hitit Dönemi’nin II-I 
(V.2.a evresi) ve Hitit İmparatorluk Dönemi de (V.1 evresi) Eskiyapar’daki 
arkeolojik kayıtlarda belirgin bir şekilde izlenebilmektedir (Ediz, 1994, s. 
109-113; Sipahi, 2018, s. 1-14). Bu derinlemesine stratigrafik yapı, 
Eskiyapar’ı Hitit kronolojisi ve kültürel evrimi açısından önemli bir bilimsel 
referans noktası haline getirmektedir. 

Eskiyapar Höyüğü’nde gerçekleştirilen çok dönemli arkeolojik 
kazılar, bu yerleşimin Erken Tunç Çağı’ndan Demir Çağı’na kadar uzanan 
geniş bir zaman diliminde önemli bir iskân merkezi olduğunu ortaya 
koymuştur. Özellikle Hitit Dönemi’ne ait saptanan yapı katları ve olası antik 
ismi olan “Tahurpa” hipotezi, höyüğün Hitit coğrafyası içerisindeki rolünü 
anlamak açısından kritik veriler sunmaktadır. Farklı kazı dönemlerinde elde 
edilen bulgular, Eskiyapar’ın hem Erken Tunç Çağı’ndaki zenginliği hem de 
Hitit ve Demir çağlarındaki kültürel devamlılığı hakkında değerli bilgiler 
sağlamaktadır. Devam eden kazı çalışmalarıyla birlikte, Eskiyapar’ın Anadolu 
arkeolojisindeki yerinin ve Hitit uygarlığı içindeki konumunun daha da 
netleşmesi beklenmektedir. 

Resuloğlu 

 1998 yılında Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Önasya Arkeolojisi öğretim üyeleri Tayfun Yıldırım ve Tunç Sipahi 
tarafından Çorum Bölgesi’nde yürütülen yüzey araştırmaları esnasında, 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

18 
  

Uğurludağ ilçesine bağlı Resuloğlu (Kaleboynu) Köyü’nün yaklaşık 900 
metre kuzeybatısında, Araçlar (Keseli Pınar) mevkiinde, literatürde daha önce 
kaydı bulunmayan yeni bir nekropol alanı tespit edilmiştir. Bu mezarlık 
alanının bilimsel olarak belgelenmesi ve olası tahribatın önüne geçilmesi 
amacıyla ilk kurtarma kazıları, Çorum Müzesi başkanlığında Tayfun 
Yıldırım’ın bilimsel sorumluluğunda oluşturulan bir heyet tarafından 2003 
yılında başlatılmıştır. Güneyindeki Delice Çayı vadisine hâkim yüksek bir sırt 
üzerinde konumlanan nekropol alanı, güneydoğu, kuzey ve kuzeybatısında 
yer alan ve yüzey bulguları ışığında aynı döneme tarihlendirilen yerleşimlerle 
çevrelenmektedir (Yıldırım, 2010, s. 6-7) (Resim-18). Mezar tipleri arasında 
ağırlıklı olarak yassı andezit veya kalker bloklardan inşa edilmiş taş sandık 
mezarlar ve küp mezarlar dikkat çekmektedir. Daha az sayıda olmakla birlikte 
basit toprak mezar örneklerine de rastlanmıştır. 2010 yılı sonu itibarıyla açığa 
çıkarılan mezar sayısı 276’ya ulaşmıştır. Bulunan ölü hediyeleri, Hatti kültür 
bölgesinde, özellikle Alaca Höyük olmak üzere Kalınkaya, Yenihayat, 
Oymaağaç ve Balıbağ gibi diğer nekropollerde sıklıkla karşılaşılan benzer 
özellikler göstermektedir. Resuloğlu nekropolündeki arkeolojik kazılar 
(Yıldırım, 2010, s. 5), MÖ III. binyılın son çeyreğine işaret ederek, 
Anadolu’nun yerli medeniyetini temsil eden gelişkin kültürün izlerini gün 
yüzüne sermektedir. 2010 yılı kazı sezonu sonuçları, Delice ve Kızılırmak 
nehirlerinin birleştiği bu coğrafyada ziraat ve hayvancılıkla uğraşan, aynı 
zamanda çevredeki maden kaynaklarını ustalıkla işleyebilen bir topluluğun 
sosyal yaşamı ve ölüm sonrası inançları hakkında önemli arkeolojik verilere 
ulaşılmasını sağlamıştır (Yıldırım, 2010). 

Resuloğlu mezarlık alanında açığa çıkarılan gömüler ve ölü 
hediyeleri, Erken Tunç Çağı Anadolu’sunda ölümle ilgili inanç ve ritüeller 
hakkında değerli bilgiler sunmaktadır. Özellikle mezarlara bırakılan zengin 
armağanlar, bu döneme ait sanatsal üretimi ve toplumsal yapıyı anlamamız 
açısından büyük önem taşımaktadır. Bu buluntular, Hititlerden önceki 
Anadolu uygarlıklarının kültürel zenginliğini ve sanatsal yeteneklerini gözler 
önüne sererek, bölge arkeolojisine önemli katkılar sağlamaktadır. Resuloğlu, 
Erken Tunç Çağı’na ait mezar gelenekleri ve ölü kültü üzerine yapılan 
araştırmalar için kritik bir kaynak niteliğindedir (Resim-19). 

Pazarlı 

Çorum’un Alaca ilçesinin yaklaşık 30 km kuzeyinde, Çikhasan 
(Pazarlı) Köyü sınırları içerisinde yer alan Pazarlı, bölgenin zengin arkeolojik 
mirasının önemli bir parçasını oluşturmaktadır. 1937-38 yıllarında Türk Tarih 
Kurumu adına Hamit Zübeyr Koşay ve Mahmut Akok tarafından 
gerçekleştirilen arkeolojik araştırmalar ve kazılar, bu yerleşimin Kalkolitik 
Çağ’dan, Klasik Çağ’a kadar uzanan geniş bir zaman diliminde farklı 
kültürlere ev sahipliği yaptığını ortaya koymuştur. Ancak Pazarlı’nın 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

19 
  

arkeolojik önemi, özellikle Frig Dönemi’ne ait buluntularıyla 
belirginleşmektedir (Koşay, 1941). 

Pazarlı’da gerçekleştirilen kazılar, yerleşimin Kalkolitik, Eski Tunç, 
Hitit ve Klasik çağlarda da iskân gördüğünü göstermiş olsa da elde edilen 
bulgular Pazarlı’nın en parlak dönemini Frig katmanının temsil ettiğini işaret 
etmektedir. Bu katmanda açığa çıkarılan kale kalıntısı ve kale içerisindeki taş 
temelli, kerpiç duvarlı iki katlı binalar, Frig mimarisinin karakteristik 
özelliklerini yansıtmaktadır. Pazarlı kazılarının en dikkat çekici buluntularını, 
Frig Dönemi’ne ait binaların cephe süslemesi olarak kullanıldığı anlaşılan 
kabartmalı pişmiş toprak levhalar oluşturmaktadır. Bu levhalar üzerinde 
betimlenen yürüyen savaşçılar, aslan-boğa mücadelesi ve hayat ağacına 
tırmanan dağ keçisi figürleri, Anadolu arkeolojisinin MÖ 7. ve 6. yüzyıllarına 
ait en seçkin örnekleri arasında yer almaktadır. Bu çok renkli mimari pişmiş 
toprak levhalar, Frig sanatının estetik anlayışını ve dönemin ikonografik 
zenginliğini gözler önüne sermektedir (Koşay, 1941, s. 2-8). Pazarlı’da elde 
edilen Frig Dönemi’ne ait diğer buluntular, Ankara Anadolu Medeniyetleri 
Müzesi, Çorum ve Alaca Höyük müzelerinde sergilenmektedir. Pazarlı, 
geçmişten günümüze yapılan arkeolojik keşiflerle bölgenin tarihi derinliğini 
ve kültürel zenginliğini aydınlatmış önemli bir lokasyondur. 

Hüseyindede 

Çorum’un Sungurlu ilçesine bağlı Yörüklü Kasabası’nın 2,5 
kilometre güneybatısında stratejik bir konumda yer alan Hüseyindede Tepesi, 
Boğazköy ve İnandıktepe gibi Hitit merkezlerine yakınlığıyla dikkat 
çekmektedir. Höyük, Eski Hitit Dönemi’ne (MÖ 16. yüzyıl) tarihlenen 
yerleşim ve dini yapı kalıntılarıyla arkeolojik açıdan önemli bir potansiyel 
sunmaktadır. Boyalı Höyük’ün batısında konumlanan bu arkeolojik alan, 
1997 yılında Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Arkeoloji 
Bölümü öğretim üyesi Tayfun Yıldırım ve Tunç Sipahi tarafından 
saptanmıştır. Alandaki sistematik kazı çalışmaları ise 1997 ile 2003 yılları 
arasında, Çorum Müzesi başkanlığında, Tunç Sipahi ve Tayfun Yıldırım’ın 
bilimsel danışmanlığında yürütülmüştür. Kazı çalışmaları, bölgenin mimari 
dokusunu, seramik üretimini ve kült objelerini gün yüzüne çıkararak Hitit 
kültürünün erken evresine ışık tutmuştur (Yıldırım, 2000, s. 44). 

Hüseyindede kazılarında ele geçirilen kabartmalı vazolar, Hititlerin 
Eski Hitit Dönemi’ndeki kültürel ve inançlarına dair önemli bilgiler 
sunmaktadır. I no’lu yapının bodrum katındaki depo odasında bulunan bu 
vazolar, farklı boyutlarda örneklere sahiptir. Büyük boyutlu vazo, sıvının 
stilize edilmiş boğa başlarından akarak içine dolmasını sağlayan özgün bir 
tasarıma sahiptir. Bu vazonun üzerindeki kabartmalarda, Fırtına Tanrısı 
onuruna düzenlenen ilkbahar bayramı törenleri canlı bir şekilde tasvir 
edilmiştir. Sahnelerde boğa figürleri, tanrıya sunulan kurbanlık hayvanlar, 
müzik eşliğinde tanrıya ibadet eden rahipler ve dans eden kadın figürleri yer 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

20 
  

almakta olup, bu betimlemeler Bitik ve İnandıktepe vazolarındaki benzer 
sahnelerle paralellik göstermektedir (Yıldırım, 2006, s. 340-352) (Resim-20). 
Daha küçük boyutlu kabartmalı vazo ise, 52 cm yüksekliğiyle Anadolu’daki 
tek frizli vazoların bilinen ilk örneği olarak arkeoloji literatüründe özel bir 
yere sahiptir. Bu vazodaki kabartmalar, boğa üzerinde akrobatik hareketler 
sergileyen figürler ve folklorik dansları betimlemektedir. Özellikle halay 
benzeri bir şekilde dans eden kadın figürleri, Hitit metinlerinde bahsedilen 
dans ritüellerinin somut bir görsel ifadesi olarak yorumlanmaktadır (Sipahi, 
2000, s. 68-84). 

Hüseyindede’de tespit edilen I no’lu yapının küçük bir tapınak işlevi 
gördüğü ve bu tapınağın Fırtına Tanrısı kültüyle ilişkili olduğu yönünde güçlü 
kanıtlar bulunmaktadır. Yazılı kaynaklar da Eski Hitit Dönemi’nde başkent 
Boğazköy-Hattuşa dışında, rahipler tarafından yönetilen daha küçük ölçekli 
tapınakların varlığını belgelemektedir ve I no’lu yapı bu tür bir dini yapı 
olarak yorumlanmaktadır (Yıldırım, 2009, s. 236-237). 

Hüseyindede Tepesi, tek tabakalı bir yerleşim olarak MÖ 16. yüzyıla 
tarihlendirilmekte olup, Hitit İmparatorluk Dönemi’nde önemini yitirmiş ve 
Roma Dönemi’nde bir nekropol alanı olarak kullanılmıştır. Buradan elde 
edilen mimari kalıntılar, özellikle kabartmalı vazolar ve diğer seramik 
buluntuları, Hitit sanatında başkent üslubunun yanı sıra taşra sanatının 
kendine özgü ifadelerini ve dini ritüellerdeki çeşitliliği yansıtmaktadır. 
Hüseyindede, Hititlerin tarıma dayalı dini törenlerini ve kültürel yaşamlarını 
anlamak açısından benzersiz arkeolojik veriler sunmaktadır (Yıldırım, 2000; 
Yıldırım, 2006; Yıldırım ve Sipahi, 2001; Sipahi, 2000). Yapılan kazılar, Eski 
Hitit Dönemi’ne ait dini ve kültürel pratikler hakkında değerli bilgiler 
sağlayarak Hitit uygarlığının bu önemli evresine yeni bir perspektif 
kazandırmıştır. 

Boyalı Höyük 

Çorum’un Sungurlu ilçesi, Yörüklü beldesi, Fatih Mahallesi’nden 
kuzeye doğru uzanan Büyükçay’ın oluşturduğu havza üzerinde stratejik bir 
konumda yer alan Boyalı Höyük’teki arkeolojik kazılar, Çorum Müzesi 
başkanlığında, Tunç Sipahi’nin bilimsel danışmanlığında 2004 yılında 
başlatılmıştır. 2005 ve 2006 yıllarında sürdürülen çalışmalar, Hitit başkenti 
Hattuşa’nın batısında, Kızılırmak kavsi içinde kalan ve Orta Anadolu’nun 
kültürel açıdan çekirdek bölgesini oluşturan Çorum’un bu kesiminde, Hatti 
kültürünün mirasçısı konumundaki MÖ II. binyıl kültürlerinin en iyi şekilde 
tanımlanmasına olanak sağlayacak önemli arkeolojik veriler öğrenilmesine 
olanak sağlamıştır (Sipahi, 2012b, s. 83) (Resim-21). 

Fatmaören 

Çorum ili Sungurlu ilçesinin kuzeyinde, Yörüklü Beldesi’nin hemen 
batısında konumlanan Fatmaören arkeolojik alanı, 2003-2004 yılında Çorum 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

21 
  

Müzesi başkanlığında Tunç Sipahi’nin bilimsel danışmanlığında yapılmıştır 
(Sipahi, 2012c, s.101). Bu çalışmalar, Çorum ve çevresinin Eski Hitit 
Dönemi’ndeki yerleşim dokusunu aydınlatma potansiyeli taşıyan önemli bir 
adımı temsil etmektedir. 

Üç doğal yükselti üzerinde yer alan Fatmaören Tepesi, Yörüklü’nün 
batısındaki modern tarım arazileri içerisindedir. Stratejik konumu ve 
Hüseyindede yerleşimine yaklaşık 3,4 kilometre mesafede bulunması, 
bölgenin arkeolojik potansiyelini artırmıştır. Yüzey araştırmaları sırasında 
tespit edilen yoğun Eski Hitit Dönemi seramik buluntuları, bu lokalitede söz 
konusu zaman dilimine ait önemli bir yerleşimin varlığını güçlü bir şekilde 
işaret etmiştir (Sipahi, 2006, s. 445). 

Kuşsaray 

Kuşsaray Höyüğü, Çorum şehir merkezinin yaklaşık 15 kilometre 
kuzeydoğusunda, stratejik öneme sahip, Düvenci Ovası içerisinde ve 
Kuşsaray Köyü’nün yaklaşık 400 metre batısında konumlanmaktadır. 
Topografik konumu ile dikkat çeken höyüğün, yaklaşık 150x100 metrelik bir 
alanının surlarla çevrili olduğu yapılan yüzey incelemeleriyle anlaşılmıştır 
(Koşay, 1966, s. 89). 

Höyükteki arkeolojik girişimler, bölgeden elde edildiği yönünde 
çıkan birkaç tablet haberinin Milli Eğitim Bakanlığı’na ulaşması üzerine, 
1966 yılında Hamit Zübeyir Koşay’ın bilimsel başkanlığında başlatılmıştır. 
Bu kazıların temel beklentisi, höyüğün Hitit katmanlarında söz konusu yazılı 
belgeleri açığa çıkarmak olmuştur. Ancak, gerçekleştirilen arkeolojik 
çalışmalarda, Hitit Dönemi’ne ait olduğu düşünülen katmanlarda aranan 
tabletlere ulaşılamamıştır (Koşay, 1966, s. 89-90). 

Kuşsaray Höyüğü’ndeki kısa süreli çalışma, Hitit ve diğer dönemlere 
ait yerleşim potansiyelini tam olarak ortaya koymak için yetersiz kalmıştır. 
Buna rağmen, höyüğün surlarla çevrili olduğu tespiti ve yüzeydeki diğer 
arkeolojik buluntular, Kuşsaray’ın geçmişte önemli bir yerleşim yeri 
olabileceğine işaret etmektedir. 

Büyük Güllücek 

Büyük Güllücek, Alaca Höyük’ün yaklaşık 15 kilometre kuzeyinde, 
Çorum şehir merkezinin güneybatısında, Büyük Güllücek Köyü’nün ise 
güneybatısında yer almaktadır. Yerel halk tarafından Kaletepe olarak 
adlandırılmasına rağmen arkeoloji literatüründe en yakın yerleşim biriminin 
adıyla, Büyük Güllücek Höyüğü olarak anılmaktadır (Koşay ve Akok, 1948, 
s. 471). 

Höyükte kaçak kazılar sonucu meydana gelen ciddi tahribatın rapor 
edilmesi üzerine, 1947 ve 1949 yıllarında Türk Tarih Kurumu adına Hamit 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

22 
  

Zübeyir Koşay ve Mahmut Akok’un yönetiminde arkeolojik kazılar 
gerçekleştirilmiştir (Koşay ve Akok, 1948, s. 471-472). 

Büyük Güllücek Höyüğü, Kuzey Anadolu Bölgesi ile Balkanlar ve 
dolayısıyla Güneydoğu Avrupa arasındaki kültürel etkileşimleri gözler önüne 
seren önemli bir buluntu yeri olma özelliğini taşımaktadır (Koşay, 1963, s. 
301). Büyük Güllücek’ten elde edilen arkeolojik bulgular, Anadolu’dan köken 
alıp, Güneydoğu Avrupa’ya kadar uzanan geniş bir kültürel yayılımı işaret 
etmektedir. Nitekim Koşay 1962 yılında yayımladığı çalışmalarında, 
Güllücek buluntuları ile Güneydoğu Avrupa’daki Karanovo, Kirivodo ve 
Soultan yerleşimlerine ait benzerliklere somut örnekler sunarak, Kuzey 
Anadolu ve Güneydoğu Avrupa arasındaki kültürel bağlantılara dikkat 
çekmiştir (Koşay, 1963, s. 301). Büyük Güllücek Höyüğü, bu geniş 
coğrafyadaki kültürel alışverişin anlaşılması açısından kritik bir öneme sahip 
olmayı sürdürmektedir. 

Örükaya 

Çorum’un Alaca ilçesinde yer alan Örükaya, zengin tarihi katmanları 
ve barındırdığı arkeolojik potansiyelle dikkat çekmektedir. Bu potansiyelin 
gün yüzüne çıkarılması amacıyla 2017’de Çorum Müzesi ve Hitit 
Üniversitesi’nin işbirliği ile arkeolojik kazı projesi başlatılmıştır. Hitit 
Üniversitesi’nin bilimsel danışmanlığında hayata geçirilen bu çalışma, Çorum 
Müzesi başkanlığında, Emine Sökmen’in bilimsel danışmanlığında 
yürütülmüştür (İpek ve Sökmen, 2019, s. 225). Kazı çalışmalarının odak 
noktasını, Örükaya Köyü, Köy Mevkii’nde konumlanan baraj yapısı, tepe 
üzeri yerleşim alanı ve bir tümülüs oluşturmuştur. Örükaya’daki arkeolojik 
araştırmalar, baraj ve yerleşim alanı olmak üzere iki farklı alanda 
yoğunlaşmıştır. Baraj, Örükaya köy yerleşiminin yaklaşık 200 metre 
güneyinde ve modern Örükaya göletinin ise 150 metre kuzeyinde, Kavakaltı 
Deresi üzerinde stratejik bir konuma sahiptir (İpek ve Sökmen, 2019, s. 226). 
İnşasında, iki doğal kaya kütlesinin arasına kil ile su geçirmezliği sağlanmış 
ve opus caementicium olarak bilinen harçlı dolgu içeren iki anıtsal duvar 
örgüsü kullanılmıştır. Modern köyün ismini de bu dikkat çekici mimari 
yapıdan aldığı düşünülmektedir (İpek ve Sökmen, 2019, s. 227). Alaca 
coğrafyasında suyun yönetimi, tarihsel bir süreklilik arz etmektedir ve bu 
durumun somut bir örneği Roma Dönemi’nde Örükaya’da inşa edilen bu 
etkileyici baraj yapısıyla gözler önüne serilmektedir. Bu yapı, Roma Dönemi 
beton dolgu barajlarının özgün bir örneği olarak arkeoloji literatüründeki 
seçkin yerini almıştır. Örükaya kazıları, Roma İmparatorluğu’nun 
mühendislik dehasını gün ışığına çıkararak bölgenin çok katmanlı kültürel 
mirasını aydınlatmıştır (Resim-22).  

Örükaya’daki arkeolojik araştırmaların bir diğer önemli odak 
noktasını, baraj yapısının doğusunda konumlanan yerleşim alanıdır. Ana 
kayaya doğal bir şekilde yaslanmış olan bu yerleşim birimi, yaklaşık olarak 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

23 
  

120x85 metrelik bir alanı kaplamaktadır (İpek ve Sökmen, 2019, s. 230). Bu 
alandaki ilk arkeolojik tespitler, 1990 yılında bölgede kapsamlı yüzey 
araştırmaları yürütmüş olan Aygül Süel tarafından kayıtlara geçirilmiştir 
(Süel, 1990, s. 343). Ne yazık ki, Örükaya yerleşimi de tıpkı baraj çevresi gibi 
yoğun ve kontrolsüz kaçak kazı faaliyetlerinin olumsuz etkilerine maruz 
kalmıştır. Yapılan çalışmalarda seramik malzemenin tipolojik analizi, 
yerleşimin ağırlıklı olarak Geç Demir Çağı’nda iskân gördüğünü açıkça ortaya 
koymaktadır (İpek ve Sökmen, 2019, s. 230). Bu durum, Örükaya’nın sadece 
Roma Dönemi’nde değil, daha önceki dönemlerde de önemli bir yerleşim yeri 
olduğunu göstermesi açısından kayda değerdir.  

Kalehisar 

Kalehisar’a dair ilk bilimsel kayıtlar, 1838 yılında Avrupalı gezgin W. 
Hamilton’ın ziyaret ve tanımlamalarıyla başlamıştır. Ardından, 1859 yılında 
H. Barth ve A.D. Mordtmann da bölgeye gelerek gözlemlerini 
paylaşmışlardır. Daha sonra, Boğazköy-Hattuşa’daki arkeolojik çalışmalar 
sırasında K. Bittel ve K. Erdmann’ın dikkatini çeken Kalehisar, 1965–1966 
yıllarında Prof. Dr. Oktay Aslanapa’nın gerçekleştirdiği yüzey araştırmaları 
ve sınırlı sondajlarla daha yakından incelenmiştir. Aslanapa’nın çalışmaları, 
yüzeyde görülebilen yapı kalıntılarını belgelemiş ve bu yapıların olası 
nitelikleri ile işlevleri hakkında önemli ön bilgiler sunmuştur. Yapılan tüm 
arkeolojik değerlendirmeler, Kalehisar’ın 13. ve 14. yüzyıllar arasında Kuzey-
Orta Anadolu’da kayda değer büyüklükte bir Anadolu Selçuklu yerleşimi 
olduğunu kesin bir şekilde ortaya koymaktadır. Bu yerleşimde tespit edilen 
mimari kalıntılar arasında medrese, kervansaray, hamam, fırınlar ve bir cami 
bulunmaktadır (Resim-23). Ayrıca, kazı çalışmaları sırasında ele geçen insan 
figürleriyle bezenmiş kazıma (sgraffito) ve mine işçiliği (champlevé) 
tekniğiyle dekore edilmiş seramik parçaları, dönemin sanatsal zevkini ve 
teknik yeterliliğini gözler önüne sermektedir. MS. 13. yüzyıla tarihlendirilen 
bu değerli seramik buluntular, günümüzde İstanbul Üniversitesi Sanat Tarihi 
Koleksiyonu’nda özenle muhafaza edilmektedir (Dellal ve Şahin, 2020, s. 
212). 

2017’de Mustafa Kemal Şahin tarafından başlatılan “Orta Karadeniz 
Bölgesi’nde Anadolu Selçuklu Dönemi Yapıları: Çorum-I Bölgesi (Alaca-
Mecitözü-Sungurlu ve Merkez İlçeler) Projesi” kapsamında gerçekleştirilen 
ilk sistematik yüzey araştırması, bölgedeki Selçuklu varlığının anlaşılması 
açısından kritik bir dönüm noktası olmuştur. Bu çalışmanın en dikkat çekici 
sonuçlarından biri, Kalehisar’ın Orta Karadeniz Bölgesi’nde bugüne kadar 
tespit edilen ve Anadolu Selçuklu Dönemi’ne ait belirgin yapı kalıntılarına 
sahip yegane arkeolojik alan olmasıdır. Takip eden ikinci yüzey araştırması 
ise 2019’da Dr. Yaser Dellal’ın katılımıyla gerçekleştirilmiş ve bölgedeki 
arkeolojik çalışmaların kapsamı genişletilmiştir (Dellal ve Şahin, 2020, s. 
212). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

24 
  

Coğrafi konum olarak Kalehisar, Çorum ili sınırları içerisinde, Alaca 
ilçesinin yaklaşık 20 kilometre kuzeybatısında, Alaca Höyük’ün yaklaşık 5 
kilometre kuzeyinde, Mahmudiye Köyü yakınlarında yer almaktadır. Yaklaşık 
100 metre yüksekliğinde, konik bir tepe formundaki kayalık bir dağ üzerine 
kurulu olan yerleşim alanının çapı 200–250 metre civarındadır. Kalehisar’daki 
arkeolojik çalışmaların derinleşmesi, bu önemli Selçuklu merkezinin bölgesel 
ve siyasi rolünü daha iyi anlaşılmasına olanak sağlayacaktır. 

 

Sonuç 

Anadolu’nun derinliklerinde saklı kalmış binlerce yıllık tarihi gün 
yüzüne çıkarmak amacıyla Çorum ve çevresinde geçmişten günümüze dek 
sürdürülen arkeolojik kazılar, sadece bilimsel merakın bir ürünü olmanın 
ötesinde, medeniyetlerin doğuşuna, yükselişine ve çöküşüne tanıklık eden bu 
eşsiz coğrafyanın kültürel verilerini anlama çabasının somut bir ifadesidir. İlk 
meraklı gezginlerin yüzeydeki kalıntıları fark etmesiyle başlayan bu uzun 
soluklu yolculuk, zamanla disiplinli bilimsel yöntemlerin uygulandığı, ulusal 
ve uluslararası işbirliklerinin geliştirildiği kapsamlı araştırmalara 
dönüşmüştür. Geçmişte, kısıtlı imkânlar ve dönemin arkeoloji anlayışıyla 
yürütülen ilk kazılar, genellikle höyüklerin tepe noktalarına odaklanmış, 
anıtsal yapıları ve değerli eserleri ortaya çıkarmayı hedeflemiştir. Bu öncü 
çalışmalar, Hitit uygarlığının ve bölgedeki diğer kadim kültürlerin varlığını 
ilk kez bilim dünyasına duyurarak, Anadolu arkeolojisi için bir dönüm noktası 
olmuştur. Özellikle Hattuşa ve Alaca Höyük’te gerçekleştirilen erken dönem 
kazıları, bu medeniyetlere ait başkentlerin ve önemli merkezlerin planlarını, 
mimari özelliklerini ve sanatsal üretimlerini aydınlatmıştır. Zamanla 
arkeolojik yöntemlerin gelişmesiyle birlikte, kazı çalışmaları daha sistematik 
ve katman odaklı bir yaklaşım benimsemiştir. Stratigrafik kazılar sayesinde, 
farklı dönemlere ait yerleşim katmanları ayrı ayrı incelenmiş, böylece 
bölgedeki kültürel süreklilik ve değişim süreçleri daha detaylı bir şekilde 
anlaşılmıştır. Yüzey araştırmaları, jeofiziksel yöntemler ve disiplinler arası 
işbirlikleri (antropoloji, jeoloji, paleobotanik, zooarkeoloji vb.) sayesinde, 
kazı alanlarının çevresel bağlamı ve antik yaşamın farklı yönleri de araştırma 
kapsamına dâhil edilmiştir. Günümüzde ise Çorum ve çevresindeki kazılar, 
sadece anıtsal kalıntıları değil, aynı zamanda antik kentlerin sosyal yapısını, 
ekonomik faaliyetlerini, dini inanışlarını ve günlük yaşam pratiklerini 
anlamayı hedefleyen bütüncül bir yaklaşımla yürütülmektedir. Elde edilen her 
yeni bulgu, geçmişe dair bilgilerimizi yeniden şekillendirmekte, var olan 
teorileri desteklemekte veya yeni soruların ortaya çıkmasına neden 
olmaktadır. Bu sürekli öğrenme ve keşfetme süreci, arkeolojinin dinamik ve 
canlı bir bilim dalı olmasının en önemli göstergesidir. 

Anadolu’nun tarihsel derinliğini yansıtan Çorum ve çevresindeki 
arkeolojik çalışmalar, salt yüzeyin altında yatan maddi kalıntıların gün yüzüne 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

25 
  

çıkarılması amacının ötesine geçerek, medeniyetlerin sürekliliğine, kültürel 
mirasın korunmasının hayati önemine ve geçmişle kurduğumuz bağın 
anlaşılmasına dair derinlemesine bir bakış sunmaktadır. Bu topraklarda 
binlerce yıldır yankılanan insanlık hikâyesi, her bir kazı sezonunda elde edilen 
yeni bulgularla yeniden yazılmakta, farklı uygarlıkların birbirleriyle olan 
etkileşimleri, yaşam biçimleri ve inanç sistemleri daha somut bir şekilde 
gözler önüne serilmektedir. Çorum’daki arkeolojik alanların çeşitliliği, 
bölgenin stratejik konumu ve doğal kaynaklarının zenginliği sayesinde farklı 
dönemlerde önemli yerleşimlere ev sahipliği yaptığını açıkça göstermektedir. 
Geniş bir zaman diliminde yeşeren bu kültürler, günümüz dünyası için paha 
biçilmez birer bilgi kaynağı ve kültürel kimlik unsuru teşkil etmektedir. 

Arkeolojik kazıların sürekliliği, bu zengin mirası tehdit eden doğal 
tahribat, kaçak kazılar ve bilinçsiz kentleşme gibi risklere karşı bir sigorta 
işlevi görmektedir. Her bir bilimsel çalışma, geçmişin tanıklarını koruma 
altına almanın yanı sıra, gelecek nesillere aktarılacak değerli bilgilerin ve 
kültürel mirasın güvencesini oluşturmaktadır. Bu bağlamda, arkeoloji sadece 
geçmişi araştırmakla kalmaz, kültürel mirasın sürdürülebilirliği ve toplumsal 
hafızanın canlı tutulması için de kritik bir rol üstlenmektedir. 

Çorum’daki her bir kazı alanı, aslında insanlığın ortak geçmişine 
açılan bir penceredir. Buradan içeriye baktığımızda, farklı zamanlarda 
yaşamış insanların benzer kaygıları, umutları ve yaratıcılıklarını görmekteyiz. 
Elde edilen her eser, sadece bir döneme ait obje değil, o dönem insanının 
düşünce yapısını, teknolojik seviyesini ve sanat anlayışını yansıtan birer 
mesajdır. Bu mesajları doğru bir şekilde okumak ve anlamlandırmak, 
günümüz dünyasının sorunlarına farklı perspektiflerden bakmamıza ve 
geleceği daha bilinçli bir şekilde inşa etmemize yardımcı olabilir. 

Son söz olarak, geçmişten günümüze devam eden arkeolojik 
çalışmalar, geçmişle kurduğumuz hayati bağı güçlendiren, kültürel mirasımızı 
koruma altına alan ve insanlığın ortak hikâyesini daha iyi anlamamızı 
sağlayan bilimsel bir zorunluluktur. Bu çalışmaların desteklenmesi ve 
sürekliliğinin sağlanması, sadece bölgesel değil, ulusal ve evrensel kültürel 
mirasın korunması ve gelecek nesillere aktarılması açısından da büyük önem 
taşımaktadır. Geçmişin izinde yapılan bu yolculuk, aslında kendi kimliğimizi 
ve insanlık olarak nereden geldiğimizi anlamanın en anlamlı yollarından 
biridir. Anadolu’nun zengin kültürel mirasının anlaşılması, korunması ve 
gelecek nesillere aktarılması için her bir çalışma büyük öneme sahiptir. 
İlerleyen teknoloji, bilim ve her bir disiplinin ayrı ayrı katkılarıyla, Anadolu 
coğrafyasının binlerce yıllık öyküsü de aydınlanmaya devam edecektir. 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

26 
  

Kaynakça 

Akurgal, E. (1987). Ord. Prof. Dr. Ekrem Akurgal’ın Konuşması. 
Remzi Oğuz Arık Armağanı, Ed. H. Rıdvan Çongur, (ss. 297-298), Ankara: 
Ankara Üniversitesi DTCF Yayınları. 

Arık, R. O. (1935). Türk Tarih Kurumu tarafından yapılan Alaca 
Höyük Hafriyatı: 1935’teki çalışmalara ve keşiflere ait ilk rapor. Ankara: Türk 
Tarih Kurumu Yayınları.  

Baltacıoğlu, H. (2008). Alaca Höyük Geç Tunç Çağı yapı 
kompleksinin (tapınak/tapınak-saray/saray) tanımı. Batı Anadolu ve Doğu 
Akdeniz Geç Tunç Çağı kültürleri üzerine yeni araştırmalar, Eds. A. Erkanal-
Öktü, S. Günel ve U. Deniz, (ss. 23-39), Ankara: Hacettepe Üniversitesi 
Yayınları. 

Barjamovic, G. (2011). Historical Geography of Anatolia in The Old 
Assyrian Colony Period. Denmark: CNI Publications 38. 

Barth, H. (1860). Reise von Trebizond durch die nörtliche hälfte 
Klein-Asiens nach Scutari in herbst 1858. Gotha: Justus Perthes. 

Bayburtluoğlu, İ. (1979). Eskiyapar Phryg Çağı. VIII. Türk Tarih 
Kongresi, (1), 293-303. 

Chantre, E. (1898). Mission en Cappadoce 1893-1894. Paris: E. 
Leroux. 

Çınaroğlu, A. (2017). Alaca Höyük Kazılarındaki ilk yıllar. The 
Discovery of an Anatolian Empire (3rd ed.), Eds. M. Doğan-Alparslan, A. 
Schachner ve M. Alparslan, (ss. 255-268) İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Dellal, Y., Şahin, M. K. (2020). The Madrasa at Kalehisar: 
Preliminary Results of the Archaeological Survey 2019. Istanbuler 
Mitteilungen, (70), 211-221.  

Ediz, İ. (1994). Çorum Müzesi Müdürlüğü 1992 Yılı Eskiyapar 
Kazısı. Çorum, 109-116. 

Eldem, E. (2017). Theodor Makridi Bey ve 1907 Boğazköy Kazısı. 
The Discovery of an Anatolian Empire, Eds. M. Doğan-Alparslan, A. 
Schachner ve M. Alparslan, (s. 159-192), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

İpek, Ö. (2025). “ Ortaköy-Şapinuva” Hitit-Hititler, Eski Doğu’nun 
En Güçlü İmparatorluğu Seul, Seul Baekje Müzesi. 

İpek, Ö., Sökmen, E. (2019). Örükaya Arkeolojik Kazı ve Araştırma 
Projesi 2017 Yılı Çalışmaları. 40. Kazı Sonuçları Toplantısı 3. Cilt, 07-11 
Mayıs 2018 Çanakkale, Yay. Haz. Adil Özme, (ss. 225-238) Ankara. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

27 
  

Klengel, H. (1999). Geschichte des hethitischen Reiches. Leiden: 
Brill. 

Koşay, H. Z. (1941). Türk Tarih Kurumu Tarafından Yapılan Pazarlı 
Hafriyat Raporu. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Koşay, H. Z. (1966). Kuşsaray Çorum Sondajı. Türk Arkeoloji 
Dergisi, (23), 89-97. 

Koşay, H. Z., Akok, M. (1948). Büyük Güllücek Araştırmaları 
Üzerine İlk Rapor. BELLETEN, 12 (46), 471-478. 

Neve, P. (1982). Büyükkale. Die Bauwerke, Grabungen 1954-1966, 
Boğazköy-Ḫattuša 12. Berlin: Gebr. Mann. 

Özgüç, T. (2002). Alaca Höyük- Bir İmparatorluğun Çekirdek 
Bölgesinde Bir Kült Merkezi. Hititler ve Hitit İmparatorluğu Bin Tanrılı Halk, 
Ed. Wenzel Jacob, (ss. 468–469), Ankara: Yapı Kredi Yayınları. 

Puchtein, O. (1912). Boghasköi Die Bauwerke. Unter Mitwirkung 
von: H. Kohl und D. Krencker, Leipzig: J.C. Hinrichs’sche Buchhandlung. 

Rıeken, E., Yakubovıch, I., Schwemer, D. (2024). Eine neue Sprache 
im Hethiterreich: Der Fund der Kalašma-Tafel (Bo 2023/12 = KBo 71.145), 
Archäologischer Anzeiger 1. Halbband, 1–59. 

Schachner, A. (1999). Von der Rundhütte zum Kaufmannshaus. 
Kulturhistorische Untersuchungen zur Entwicjlung prähistorischer 
Wohnhäuser in Zentral- Ost-und Südostanatolien, BAR International Series 
807, Oxford: Archaeopress. 

Schachner, A. (2019). Hattuša Efsanevi Hitit İmparatorluğu’nun 
İzinde. İstanbul: Homer Kitabevi. 

Schachner, A. (2023). Die Ausgrabungen in Boğazköy-Ḫattuša 2022: 
Archäologischer Anzeiger, 64-84. 

Seeher, J., Schachner, A., Baykal Seeher, A. (2012). Hattuşa’da 106 
Yıl: Hitit Kazılarının Fotoğraflarla Öyküsü. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Sipahi, T. (2000). Eine althethitische Reliefvase vom Hüseyindede 
Tepesi. IstMitt, (50), 63-85. 

Sipahi, T. (2006). 2004 Yılı Fatmaören Kazısı. 27. Kazı Sonuçları 
Toplantısı, 1. Cilt, 30 Mayıs-3 Haziran 2005 Antalya, (ss. 445-456), Ankara. 

Sipahi, T. (2010). Eskiyapar Kazıları. 1. Çorum Kazı ve Araştırmalar 
Sempozyumu, 79-92. 

Sipahi, T. (2012a). 2011 Yılı Eskiyapar Kazısı. 2. Çorum Kazı ve 
Araştırmalar Sempozyumu, 45-62. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

28 
  

Sipahi, T. (2012b). Boyalı Höyük (2004-2008). Anadolu/ Anatolia-
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 75. Yıl Armağanı Arkeoloji Bölümü 
Tarihçesi ve Kazıları (1936-2011), Eds. O. Bingöl, A. Öztan ve H. Taşkıran, 
(ss. 83-90), Ankara. 

Sipahi, T. (2012c). Fatmaören Kazısı (2003-2004). Anadolu/ 
Anatolia-Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 75. Yıl Armağanı Arkeoloji 
Bölümü Tarihçesi ve Kazıları (1936-2011), Eds. O. Bingöl, A. Öztan ve H. 
Taşkıran, (ss. 101-106), Ankara. 

Sipahi, T. (2013). 2013 Yılı Kazısının Işığında Eskiyapar Höyük 
Üzerinde Genel Bir Değerlendirme. 4. Çorum Kazı ve Araştırmalar 
Sempozyumu Çorum, 45-58. 

Sipahi, T. (2018). Eskiyapar'dan Hitit Arkeolojisi'ne Yeni Katkılar. 
XVII. Türk Tarih Kongresi, 15-17 Eylül 2014, Ankara (I. Cilt), 1-13. 

Süel, A. (1989). 1988 Yılı Çorum İli Yüzey Araştırmaları. VII. 
Araştırma Sonuçları Toplantısı, Antalya 18-23 Mayıs, 341-357. 

Süel, A. (1991). Çorum- Ortaköy 1990 Yılı Kazısı. Anadolu 
Medeniyetleri Müzesi 1991 Yılı Müze Konferansları, Ankara, 89-98. 

Süel, A. (1995). Ortaköy’ün Hitit Çağındaki Adı. BELLETEN, 
Ankara: Türk Tarih Kurumu, (LIX-225), 271-283.  

Süel, A. (2015). The Religious Significance and Sacredness of the 
Hittite Capital City Sapinuwa. Sacred Landscapes of Hittite and Luwians. 
Proceedings of the International Conference in Honour of Franca Pecchioli 
Daddi, Florence, February 6th-8th 2014, Ed. Anacleto D’Agostino, Valentina 
Orsi and Giulia Torri, (pp. 101-111), Studia Asiana 9, Firenze. 

Süel, A. (2020). Hitit İmparatorluğu’nun Diğer Bir Başkenti: 
Ortaköy/Şapinuva Hitit Şehri.  Yüksek Öğretim Dergisi, Ankara, (18), 27-31. 

Süel, A., Süel, M. (2008). Shapinuwa: A Capital of the Hittite State. 
Beyond Babylon: Art, Trade and Diplomacy in the Second Millennium B.C., 
Eds. J. Aruz, K. Benzel and J. M. Evans, (pp. 184-185), London: Yale 
University Press. 

Süel, M. (2001). Ortaköy-Şapinuva ‘B’ Binası. Studien zu den 
Boğazköy-Texten: Herausgegeben von der Kommission für den Alten Orient 
der Akademie der Wissenschaften und der Literatur, (pp. 679-684), Germany. 

Süel, M. (2005). Ortaköy-Şapinuva ‘D’ Yapısı Hitit Dini Mimarisinde 
Değişik Bir Yorum. V. Uluslararası Hititoloji Kongresi Bildirileri, Yay. Haz. 
A. Süel, Çorum 02-08 Eylül 2002, (ss. 687-700), Ankara. 

Süel, M. (2015). The Sacred City Of Hittites: Sapinuwa. The New 
Excavations. Sacred Landscapes of Hittite and Luwians. Proceedings of the 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

29 
  

International Conference in Honour of Franca Pecchioli Daddi, Florence, 
February 6th-8th 2014, Ed. Anacleto D’Agostino, Valentina Orsi and Giulia 
Torri, (pp. 113-122), Studia Asiana 9, Firenze. 

Yeşilyurt, İ., Bulut, C. (2023). Theodor Makridi Bey ve Alaca Höyük. 
Bir İdealin Peşinde Atatürk ve Alaca Höyük. Eds. T. Yıldırım ve D. Önder, 
(ss. 37-46), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.   

Yıldırım T., Sipahi, İ. T. (2001). Yörüklü/Hüseyindede Kazısı 1999: 
Mimari ve Küçük Buluntular. Anadolu Medeniyetleri Müzesi 2000 Yıllığı, 
312-341. 

Yıldırım, T. (2000). Yörüklü /Hüseyindede: Eine neue hethitische 
Siedlung im Südwestern von Çorum. Ist.Mitt, (50), 43-60. 

Yıldırım, T. (2006). Eski Hitit Çagı’na Ait Yeni Bir Kült Vazosu. 
Anadolu Medeniyetleri Müzesi: 2005 Yıllığı, Ankara, 339-370 

Yıldırım, T. (2009). Eski Hitit Çağı’na Ait Yeni Bir Kült Vazosu. 
Anadolu Medeniyetleri Müzesi 2005 Yıllığı, Ankara: T.C. Ankara Valiliği İl 
Kültür ve Turizm Müdürlüğü Anadolu Medeniyetleri Müzesi Müdürlüğü, 
(XIX), 339-370. 

Yıldırım, T. (2010). Resuloğlu Kazısı ve Anadolu Arkeolojine 
Katkıları. 1. Çorum Kazı ve Araştırmaları Sempozyumu, (ss. 5-23), Çorum. 

Yıldırım, T. (2023). Eski Anadolu Tarihinde Yeni Ufuklar: Alaca 
Höyük Kazılarının Başlangıç Yılları. Bir İdealin Peşinde Atatürk ve Alaca 
Höyük. Eds. T. Yıldırım ve D. Önder, (ss. 19-36), İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları. 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

30 
  

Ekler 

Harita 1: Çorum Kazı Alanları 

 

 

Resim 1: Kral Kapı 1907 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

31 
  

Resim 2: Yamaç Evi Kazısı 1912 

 

Resim 3: 1933 İkinci dönem Kazıları 

 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

32 
  

Resim 4: 1952 II. Dünya Savaşı sonrası Boğazköy eserleri 

 

Resim 5: 1952-1954 Büyükkaya kazısı 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

33 
  

Resim 6: Kral sarayında bulunan törensel kaplar 

 

Resim 7: 1986 2 nolu odanın bulunuşu 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

34 
  

Resim 8: 2004 4. Dönem Kazıları 

 

Resim 9: 2005 Sur Rekonstrüksiyonu 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

35 
  

Resim 10: 2007 5. Dönem Kazıları 

 

Resim 11: Gal Meşedi Evi 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

36 
  

Resim 12: Gal Meşedi Evi 2008 

 

Ressim 13: 2024 Geleceğe Miras 

 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

37 
  

Resim 14: Alaca Höyük 

 

Resim 15: Kral ve Kraliçe Mektubu 

 

 

 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

38 
  

Resim 16: Ortaköy 

 

Resim 17: Eskiyapar 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

39 
  

Resim 18: Resuloğlu 

 

Resim 19: Resuloğlu Mezarlık Alanı 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

40 
  

Resim 20: Hüseyindede Vazo 

 

Resim 21: Boyalı Höyük 

 

 

Resim 22: Örükaya bendin görünümü 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

41 
  

 

 

Resim 23: Kalehisar 

 

 

 

 

 





43 
  

 

 

 

Antik Çağın Sınırları, Savaşları ve Kültürleri 
İçerisinde Çorum’un Yeri 

 

Kudret Sezgin* 

 

Giriş 

MÖ 13. yüzyılın sonu veya MÖ 12. yüzyılın başları, insanlığın kültür 
tarihini açısından bir kırılma noktasıdır. Tunç Çağı’nın sonu olarak da kabul 
edilen bu dönem, imparatorlukların yıkılışına yol açarak, Ege Havzası ve 
Anadolu çevresinde kent merkezlerinin terk edilmesi, yakın/uzak mesafe 
ticaretin ve politik ilişkilerin aksamasıyla sonuçlanmıştır (L. Kealhofer, 
Grave, Genz, & Marsh, 2009, s. 275). İmparatorluğun merkezinde yaşanan iç 
sorunlar ve iklimsel koşulların yanı sıra gerçekleşen göçler ve istilalar bu 
durumun temel nedenleri arasında sayılmaktadır (Sams, 1995; Voigt & 
Henrickson, 2000). 

Erken Demir Çağı’nda Çorum 

Çorumun da içerisinde bulunduğu Orta Anadolu’nun Hitit 
İmparatorluğu sonrası dönemi Demir Çağı olarak adlandırılmakta ve MÖ 
1200 ile MÖ 330 yılları arasındaki yaklaşık 900 yıllık bu dönem (Genz, 2011, 
s. 332) üç evreye ayrılmaktadır. Dönemin sanatsal, politik ve sosyal yapısı göz 
önüne alınarak oluşturulan bu kronolojiye göre MÖ 1200/1150 ile 950/900 
aralığı Erken Demir Çağı, MÖ 950/900’den Akhamenid hakimiyetinin 
başladığı MÖ 550 aralığı Orta Demir Çağı ve MÖ 550-330 aralığı ise Geç 
Demir Çağı olarak tanımlanmaktadır (Berndt-Ersöz, 2012, ss. 16-41; Lisa 
Kealhofer vd., 2010, s. 73; Ökse, 2019, s. 165; Tsetskhladze, 2019, s. 1). 

Siyasi otoritenin olmaması, yazının ve kapsamlı organizasyon 
gerektiren ticaret sistemlerinin ortadan kalkmış olması nedeniyle Erken Demir 
Çağı “Karanlık Çağ” olarak da adlandırılmaktadır. Bu dönemin Hitit 
İmparatorluğu’nun çöküş sürecine girdiği MÖ 12. yüzyıldan MÖ 8.yüzyılda 
Frig topluluklarının Batı Anadolu üzerinden Orta Anadolu’ya doğru yayılım 
gösterdiği 8.yüzyıla kadar sürmüş olduğu kabul edilmektedir. Bu döneme ait 
buluntuların yetersiz olması, ya bölgenin tamamen terkedilerek ıssızlaştığı ya 

 
* Doç. Dr., Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Arkeoloji Bölümü, 
Çorum/TÜRKİYE, E-Posta: kudretsezgin@hitit.edu.tr, ORCID ID: 0000-0001-9834-2380. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

44 
  

da sadece arkeolojik olarak görünür izler bırakmayan göçebe toplulukların bu 
bölgeyi kullandığı yönünde yorumlanmıştır. 

Tam anlamıyla merkezi düzeyde bir kontrol mekanizması kurmuş 
olan Hitit İmparatorluğu’nun yıkılışını takip eden Erken Demir Çağı’nda 
başkent Hattuşa da dâhil olmak üzere Orta Anadolu’nun diğer bölgelerindeki 
kent olarak tanımlanan büyük yerleşimler terk edilmiş, bunların yerini,  
mimari, teknolojik ve sanatsal açıdan daha geri küçük yerleşim birimleri 
almıştır (Ökse, 2019, s. 163). Yapılan arkeolojik çalışmalar Hattuşa (Genz, 
2000a, ss. 36-37, 2003, ss. 179-191, 2004, ss. 7-16; Neve, 1982, ss. 174-176; 
Schachner, 2019, s. 248; Seeher, 1997, s. 327, 1998, s. 235),  Kaman-
Kalehöyük (Omura, 1996, s. 93, 2000, s. 32) ve Gordion (Voigt, 1994; Voigt 
& Henrickson, 2000) gibi bazı Geç Tunç Çağı kentlerinde Erken Demir 
Çağı’nda da iskânın devam ettiği,  Orta ve Geç Demir Çağı boyunca da 
varlığını sürdürdüğü anlaşılmıştır. 

1994-1998 yılları arasında Hattuşa kent merkezinin kuzeydoğusunda 
Büyükkaya olarak adlandırılan mevkide yapılan kazılarda Erken Demir Çağı 
yerleşimine dair arkeolojik kanıtlar açığa çıkarılmıştır. Radyokarbon 
tarihleme yöntemleriyle MÖ 12.-10 yüzyıllara tarihlendirilen tabakalarda 
Hitit uygulamalarının aksine, çark kullanılmadan elde şekillendirilmiş ve 
kırmızı boya bezemeli bir seramik geleneğinin hâkim olduğu anlaşılmıştır. Bu 
eserlerin sadece Kızılırmak Kavsi içerisinde Boğazköy, Alacahöyük ve 
Eskiyapar gibi yerleşimlerde tespit edilmiş olması Çorum merkezli bir kültür 
bölgesinin varlığını ortaya koymaktadır (Genz, 2000b, s. 111). Bu dönemde 
henüz bir Frig etkisinin de görülmemiş olması dikkate alındığında Hitit 
Dönemi’nden itibaren bölgede yaşayan yerel halkların ve çevre toplulukların 
ortaya koyduğu, tamamen geçim ekonomisine dayalı yerel bir kültürün hâkim 
olduğu söylenebilir. 

Frigler döneminde Çorum 

Genel olarak araştırmacılar, Hint-Avrupa kökenli bir halk olan 
Friglerin MÖ 1200 dolaylarında Hitit İmparatorluğu'nun çöküşüyle başlayan 
ve yaklaşık 400 yıl kadar süren büyük göç hareketleri sırasında Anadolu’ya 
geldiklerini öne sürmektedir (Carrington, 1977, ss. 117-127; Drews, 1993, ss. 
9-26; Sevin, 2003, ss. 188-189; Sivas & Sivas, 2012, ss. 10-11). Antik dönem 
kaynakları, Friglerin Balkanlar’dan geldiklerini ve ilk adlarının "Brygler" 
olduğunu belirtmektedir (Herodot, Historiai VII.73; Homeros, İlyada 3.185; 
Plinius, Historia Naturallis V. 41. 145; Stephanos Byzantios, Ethnikon, 186. 
12; Strabon, Geographika VII.3.2, VII. 25, XII. 3.20)  

Geldikleri erken dönemlerde Hititlerden kalan kültürel etkinin 
gölgesinde kalmış ve yaklaşık 200 yıl boyunca muhtemelen Anadolu’nun 
yerli halkları ile kaynaşarak yeni bir topluluk oluşturmuşlardır.  MÖ 10. 
yüzyıldan (MÖ 950) itibaren ise Gordion merkezli politik bir otoritenin 
kurulmaya başladığı görülmektedir (Berndt-Ersöz, 2012, ss. 21-22; Henry, 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

45 
  

2003, s. 185). Frig kültürünün yayılım alanını belirleyen belli başlı unsurlar 
vardır. Bunların başında yazı, gömü gelenekleri, tapınım alanları,  mimari 
unsurlar, kaya anıtları, ahşap ve metalden yapılmış sanat eserleri, kabartmalar, 
heykeller ve seramik tipleri gelmektedir. Bu veriler göz önünde 
bulundurularak bu kültürel yayılım alanı “Doğu Frigya”, “Merkez Frigya” ve 
Batı Frigya şeklinde üç bölgeye ayrılmaktadır (Erdan, 2016, s. 46). Kızılırmak 
Kavsi içerisinde kalan ve Çorum ilinin tamamını da kapsayan bölge ise Doğu 
Frigya’nın sınırları içerisinde kalmaktadır (Harita 1).  

Sakarya Nehri kıyısındaki Gordion merkezli kurulan Frig Krallığı’nın 
siyasi ve kültürel etkilerinin daha da doğuda kalan Kızılırmak Havzası’na tam 
olarak ne zaman ve ne ölçüde nüfuz ettiği henüz tartışmalı bir konudur. 
Çorum’u da kapsayan Kızılırmak kavsi içerisinde MÖ 9.-7.yüzyıllara 
tarihlendirilen arkeolojik ve kültürel öğeler üzerinde Frig kültürünün etkili 
olduğu söylenebilir. 

Çorum’da Boğazköy (Bossert, 2000), Alacahöyük (Arık, 1937, 1938), 
Büyük Güllücek (H. Z. Koşay & Akok, 1948), Pazarlı (H. Koşay, 1939) ve 
Eskiyapar (Ediz, 1994, ss. 110-111; M. J. Mellink, 1970, s. 161) gibi 
yerleşimlerde yapılan kazılarda tespit edilen yerleşim birimleri, mimari 
unsurlar ve seramikler gibi arkeolojik materyaller “Frig” dönemine 
tarihlendirilmiştir. Fakat yapılan güncel çalışmalar bu kavramın etnik bir 
grubu ön plana çıkardığını, bu nedenle de sadece “Demir Çağı” kavramının 
kullanılmasının daha doğru olacağı görüşü ortaya atılmıştır (Özgüç, 1971, s. 
71, 1978, s. 39). Bu başlık altında öncelikle vurgulanması gereken nokta, 
kullanılan “Frig” kavramının etnik bir gruptan ziyade bir kültür bölgesini ve 
bu kültürün yayıldığı zaman dilimi ve bölgeyi açıklamasıdır. Özellikle MÖ 7. 
- 6. yüzyıllara tarihlendirilen yazılı kaynaklarda farklı dil ve lehçelerin tespit 
edilmiş olması bölgede birbirinden farklı etnik grupların bir arada 
yaşadıklarını da gösteren kanıtlardandır (Schachner, 2019, s. 249). Çorum’un 
da yer aldığı bu bölge Frig Krallığı için hem tarımsal verimlilik hem de ticaret 
yollarının denetimi açısından büyük öneme sahipti. Bu havzada yer alan 
yerleşimler ise, Frig şehir planlaması ve anıtsal mimarisi açısından dikkat 
çekici örnekler sunmaktadır. MÖ 7. yüzyılın ortalarına kadar Frig Krallığı bu 
coğrafyada baskın bir rol oynamıştır.  

Frig Krallığı ile ilgili yazılı verilerin büyük bölümü batıda Yunan, 
doğuda ise Asur ve Urartu kaynaklarından edinilmektedir. Fakat MÖ 670 
sonrasında bu krallığa dair hiçbir alıntıya rastlanmamaktadır. Bu durumun 
temel nedeni olarak kuzeyden gelen Kimmer akınlarının olasılıkla Frig 
Krallığı’na son vermiş olması ve Batı Anadolu’da güçlenen Lydia Krallığı’nın 
Frig yayılım alanında güç sahibi olmaya başlaması şeklinde açıklanabilir. 
Eusobios (MÖ 696/695), Julius Africanus (MÖ 676), Strabon (Strab. 1.3.21), 
ve Plutarkhos (Plutarkhos, Tit, 1994, 20) gibi antik dönem yazarları Kral 
Midas’ın Kimmerler karşı aldığı yenilgi karşısında boğa kanı içip intihar 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

46 
  

ettiğini yazmaktadırlar (M. Mellink, 1992, s. 624). Her ne kadar Frig Krallığı 
hâkimiyeti sona ermiş olsa da Boğazköy ve Pazarlı gibi yerleşimlerin uzun bir 
süre bağımsızlıklarını korudukları düşünülmektedir. 

 
Harita 1: Midas dönemi (MÖ 8.yy sonları) Frig Krallığı yayılım 

haritası (Sivas, T. T. ve Sivas, H. 2012, s.13). 

Med ve Lydia Krallıkları Döneminde Çorum 

Astyages döneminde (MÖ 585-550) Med Krallığı’nın sınırları 
ulaşabildiği en geniş noktaya ulaşmıştır. İran ve Ermenistan başlayan krallık 
sınırları Anadolu’nun doğusunu da aşarak Halys’e (Kızılırmak) kadar uzanan 
geniş coğrafya Media Krallığı’nın sınırları içerisindeydi (Karaketir, 2016, s. 
134; Petit, 1990, s. 132). Antik tarihçi Herodot bu dönemde Frig Krallığı’nı 
sonlandıran Kimmer akınlarını Lydia kralı Alyattes’in durdurduğunu 
belirtmektedir. Bu da Halys’in (Kızılırmak) batı kıyılarının artık Lidya 
Krallığı’nın kontrolünde olduğunu göstermektedir (Harita 2).  

Herodot (I, 73-74), Kyaxares'in Ekbatana'daki sarayına sığınmak için 
gelen bazı İskitleri arzuhalci (ἱκέτας) olarak kabul ettiğini bildirir. Med kralı, 
okçuluk zanaatını ve İskit dilini öğrenmeleri için bazı çocukları onların 
bakımına verir. Bir gün bu göçebeler bir av gezisinden elleri boş dönerler ve 
Kyaxares onlara çok kaba ve kindar davranır. İskitler intikamlarını, 
himayelerindeki bir çocuğu pişirip Med kralına sunarak almaya karar verirler. 
Bu suçu işledikten sonra Alyattes'in sarayına sığınmak için Sardeis'e kaçarlar. 
Lidya kralı İskitleri Kyaxares'e teslim etmeyi reddedince iki krallık arasında 
bir savaş patlak verir. Araştırmacılar tarafından günümüzde Yozgat sınırları 
içerisinde kalan ve antik kaynaklarda Pteria olarak adlandırılan Kerkenes 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

47 
  

Dağ’da (Brixhe & Summers, 2006, ss. 93-135; Draycott & Summers, 2008; 
Summers, 1997, ss. 81-94) gerçekleştiği öne sürülen bu çatışma iki tarafın da 
üstünlük sağlayamadığı beş yıl boyunca devam eder, ancak Thales'in 
öngördüğü güneş tutulmasıyla, MÖ 28 Mayıs 585 tarihinde sona erer. Bu 
olaydan sonra Medler ve Lydia’lılar arasında Halys (Kızılırmak) Irmağı’nı 
hudut yapan bir antlaşma yapılmış her iki taraf da buna sadık kalmıştır 
(Herodot I.74; Cicero. div. I. 49. 112; Oxyrh. Pap. 2506 F 98). Bu bilgiler 
doğrultusunda Çorum sınırları içerisinden akan Kızılırmak Nehri bu iki büyük 
krallığı birbirinden ayıran sınır noktası olarak görülmektedir (Roosevelt, 
2021, s. 66).  

 
Harita 2: Lidya Krallığı ve Med İmparatorluğu’nun Sınırları 

(Wikimedia Commons) 

Achamenid-Pers Dönemi’nde Çorum 

MÖ 550’lerde Med Krallığı’nın Büyük Kyros olarak da adlandırılan 
II. Kyros (MÖ 559-530) tarafından yıkılması (Freeman, 2003, s. 90) tüm 
Ortadoğu, Anadolu ve Yunan dünyası için bir dönüm noktası olmuştur. MÖ 
6.yüzyılın ortasından itibaren Med ve Lydia krallıkları arasında Halys 
Irmağı’nı sınır olarak belirlenen antlaşma akdi geçerliliğini yitirmiştir.  Lydia 
kralı Kroisos, Büyük Kyros liderliğindeki Pers Krallığı’nın güçlenmesinden 
rahatsızlık duymaya başlamış ve yapacağı sefer öncesinde Delphoi’deki 
Pythia kâhinlerine danışmıştır. Apollon kâhinlerinin “kralın Perslerle 
savaşması durumunda bir imparatorluğun yıkılacağı” şeklinde bir kehanette 
bulunması Kroisos’u cesaretlendirmiştir (Herodot I. 46-53). Kroisos yaptığı 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

48 
  

ittifaklara ve askeri gücüne güvenerek MÖ 547’de Pers kralı Kyros üzerine 
sefere çıkmıştır. Lydia ordusu Halys Irmağı’nı geçerek MÖ 585’te Medlerle 
savaştıkları Pteria’da (Kerkenes Dağ) Pers ordusuyla karşı karşıya 
gelmişlerdir.  Çatışmalarda zayıf düşen Lydia ordusu, yaklaşan kış mevsimine 
de güvenerek başkentleri olan Sardes’e geri dönmüştür. Herodot gerçekleşen 
bu savaşı şu şekilde aktarmaktadır: 

“Kroisos ordusuyla birlikte ırmağı aştıktan sonra Kappadokia’da 
Pteria denilen yöreye vardı. (Pteria, bu bölgenin en sağlam yeridir; aşağı 
yukarı Karadeniz’in tanınmış kentlerinden Sinop yörelerine düşer). Orada 
konakladı ve Suriyelilerin yurtlarını yağma etti; ülkenin başkentini aldı ve 
halkını köleleştirdi; çevrede köy, kasaba ne varsa hepsini aldı ve kendisine 
hiçbir zararları dokunmamış olan Suriyelileri göç etmek zorunda bıraktı. 
Kyros ordusunu toplamıştı ve aralarından geçtiği bütün halklardan da 
beslenip gücünü artırarak Kroisos’a karşı yürüyüşe geçmişti. Onu 
topraklarından atmak için yola çıkmadan önce Ionialılara elçiler göndermiş, 
Kroisos’a karşı ayaklandırmayı denemişti. Ionialılar kulak asmadılar. 
Sonunda Kyros, Kroisos’a ulaştı ve geldi Pteria’da onun karşısında 
konakladı, işe başladılar ve birbirlerinin boyunu ölçtüler. Büyük savaş oldu, 
iki yandan da çok adam düştü; sonunda gece ayırdı onları birbirlerinden, 
yenen yenilen belli olmadı” (Herodot I.76). 

Pers güçleri Lydia kralı Kroisos’un müttefiklerinden destek almasını 
ve ordusunu güçlendirmesine fırsat vermemek için Sardes üzerine yürümüş ve 
MÖ 546’da Lydia ordusunu mağlup ederek tüm Anadolu’yu ele geçirmiştir 
(Bakır, 2017, s. 2; Maffre, 2017, s. 52; Sarıkaya & Arslan, 2017, s. 79). Pers 
hâkimiyeti altında Anadolu, kontrol ettikleri diğer bölgelerde olduğu gibi 
atanan valiler tarafından yönetilen ve federatif bir sistem olarak 
değerlendirilebilecek satraplık sistemine dâhil edilmiştir. Persçe’de satraplar 
“egemenliğin koruyucusu” anlamına gelen Khshathrapavan olarak 
adlandırılmaktadırlar (Sevin, 1998, s. 191). Yaklaşık 200 yıl süren Pers 
hâkimiyeti döneminde yerel krallar da bu sisteme dâhil edilmiş ve Pers kültürü 
yerel kültürlerle kaynaşarak “Greko Pers” veya “Anadolu Pers” olarak 
adlandırılan eklektik bir kültür ve sanat anlayışı ortaya çıkmıştır (İren, Karaöz, 
& Kasar, 2017, ss. x-xi). 

Bu satraplık sistemi kapsamında Çorum’un güneydoğusu Perslerin 
“Katpatuka” olarak adlandırdıkları Kappadokia satraplığının içerisinde 
kalmıştır (Dönmez, 2015, s. 73; Weiskopf, 1990, ss. 780-786). Antik dönemde 
Paphlagonia olarak adlandırılan ve Kızılırmak Nehri’nin batısında kalan 
bölüm ise Gangra (Çankırı) merkezli yerel krallığın kontrolüne bırakılmıştır. 
Satraplık sistemine girmeyen bu durum bir ayrıcalık olarak görülmektedir. 
Fakat buna karşılık yerel krallar Pers Krallığı’na “phoros” olarak adlandırılan 
vergi ödemek (Herodot 3.89-90) ve ihtiyaç durumunda krallık ordusuna asker 
yardımında bulunmak zorundaydılar. Çorum’un büyük bir bölümünü 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

49 
  

kapsayan Kappadokia Satraplığı MÖ 4. yüzyılın sonlarına doğru ikiye 
ayrılmıştır (Strabon, XII.1.4). “Kappadokia Tauros” ve “Kappadokia Pontos” 
olarak iki yönetim birine ayrılan bölgede Çorum olasılıkla Pontos bölümünde 
yer almış olmalıdır. 

Çorum sınırları içerisinde bugüne kadar yapılan kazı çalışmalarında 
Şapinuva kentinde B Yapısı olarak adlandırılan yapının içerisinde soyulmuş 
olarak tespit edilmiş bir Pers mezarı (Süel, 2008, s. 27) dışında Akhaimenid 
(Pers) kültürüne dair yerleşim veya mimari kalıntıya rastlanmamıştır. Fakat 
Çorum Müzesi envanterinde bulunan kabartmalar (Durugönül, 1994, ss. 1-14; 
Polat, 1998, ss. 183-190), seramikler, metal eserler ve sikkeler bölgedeki Pers 
hâkimiyetinin arkeolojik kanıtları arasında sayılabilir (İbiş, 2021, ss. 71-80).  

Hellenistik Dönem’de Çorum 

Büyük İskender’in Çanakkale Boğazı’nı geçerek MÖ 334’te 
Granikos’ta (Çanakkale-Biga)  Pers ordusuna karşı ilk zaferini kazanması 
Hellenistik Dönem’i başlatan tarihsel olaydır. Öncelikli olarak Anadolu’nun 
batı ve güney kıyılarını ele geçiren Büyük İskender yönünü Orta Anadolu’ya 
çevirerek Frigya’nın başkentliğini yapmış olan Gordion’u ve Galatia’nın 
önemli kentlerinden biri olan Ancyra’yı direnişle karşılaşmadan alarak Halys 
Irmağı’nın güneyindeki bölgeleri de hâkimiyeti altına almıştır (Arrianos 
I.23.6; Plutarkhos XVIII.1; Tekin, 1998, s. 61). MÖ 333’te İssos’ta (Hatay-
Dörtyol) Darius komutasındaki Pers ordusunu yenmesi sonucunda Anadolu 
toprakları Makedon Krallığı’nın kontrolü altına girmiştir. İskender’in MÖ 
330’da Persepolis’i işgal edip yağmalaması sonucunda ise Achamenid-Pers 
İmparatorluğu sona ermiştir. 

MÖ 323’te Babylon’da (Babil) ölümünden MÖ 31 yılındaki Aktium 
savaşına kadar ki 300 yıllık süreç Anadolu da dâhil tüm antik dünyada oldukça 
çalkantılı ve yoğun çatışmalarla geçmiştir (Mansel, 1999, s. 458). Büyük 
İskender’in ölümünün ardından kurduğu büyük imparatorluk “Diadokhlar” 
olarak adlandırılan generalleri arasında bölüşülmüştür (Harita 3). Bu 
kapsamda Büyük Frigya, Lykia ve Pamphylia Antigonos Monophtalmos’a 
(tek gözlü),  Kappadokia ve Paphlagonia ise Eumenes’e bırakılmıştır. Uzun 
sürmeyen bu paylaşımdan sonra “Diadokhlar Savaşı” olarak anılan ve MÖ 
281’e kadar süren çatışmalı bir sürece girilmiştir. MÖ 281’de Seleukos 
Hanedanlığı rakiplerini ortadan kaldırarak tüm Anadolu’ya hükmetmeye 
başlasa da bir yıl gibi kısa bir süre sonra yıkılmaktan kurtulamamış ve bu 
durum Büyük İskender tarafından kurulan üniter devlet yapısının sonunu 
getirmiştir (Tekin, 2019, ss. 9-10). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

50 
  

 
Harita 3: MÖ 301 Öncesi Diadokhlar Haritası 

(www.worldhistory.org) 

Hellenistik Dönem’in tüm bu çatışmalı ortamında Çorum bölgesi 
başlarda Pers Krallığı’nın kurmuş olduğu satraplık sistemi içerisinde kalsa da 
yaşanan savaşlar sonucunda sürekli el değiştiren Anadolu topraklarıyla aynı 
kaderi paylaşmıştır. Tüm bu savaşlar sonucunda giderek zayıflayan merkezi 
krallıkların yerine Pergamon, Bithynia ve Kappadokia gibi daha küçük ve 
bölgesel ölçekte hüküm süren krallıklar kurulmaya başlamıştır.  Bu 
krallıklardan biri de MÖ 298 yılında I. Mithridates Ktistes (kurucu) tarafından 
kurulan ve Çorum’u da içine alan Halys Irmağı’nın her iki yakasını kontrol 
eden Pontos Krallığı’dır (Arslan, 2007, s. 11; Özsait, 1982, s. 350). Seleukos 
Krallığı’ndan ayrılarak bağımsızlığını ilan eden I. Mithridates ve ardılları 
(Tablo 1) hanedanlığın kökenlerini Pers soylularına dayandırarak Büyük 
Darius gibi hükümdarların soyundan geldikleri ideolojisini benimsemişlerdir. 

Tablo 1: Mithridat Hanedanlığı Kralları 

Mithridates I Ktistes MÖ 281 - 266 

Ariobarzanes MÖ 266 - 250 

Mithridates II MÖ 250 - 220 

Mithridates III MÖ 220 - 185 

Pharnaces I MÖ 185 - 160 

Mithridates IV Philopator MÖ 160 - 150 

Mithridates V Euergetes MÖ 150 - 120 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

51 
  

Mithridates VI Eupator MÖ 120 - 63 

VI. Mithridates Eupator krallığın sınırlarını Karadeniz’in doğusu ve 
kuzeyine genişletmiş, Anadolu’da ise Galatia ve Kappadokia da dâhil olmak 
üzere birçok küçük krallığı kontrolü altına almıştır.  Bu hanedanlık MÖ 88-63 
yılları arasında Roma İmparatorluğu’na karşı üç büyük savaş yürütmüş ve son 
savaşta Roma ordusu karşısında yenilerek ortadan kalktığı döneme dek 
Karadeniz ve Anadolu’nun büyük bölümünü yönetebilmiştir. Çorum 
bölgesinde bu döneme dair en net veriler inşa edilmiş olan güçlü kalelerdir. 
Çorum sınırları içerisinde yoğun ve bir düzen çerçevesinde kurulmuş savunma 
sistemleri gerek yerel krallıklar arasındaki çatışmalar ve gerekse de Roma ile 
girilen savaşların bir yansıması olarak görülmektedir (Sezgin, 2024).  

Hellenistik Dönem’de Orta Anadolu’nun etnik, politik ve kültürel 
yapısında değişime neden olan bir diğer durum Galat göçleridir. Galatlar, MÖ 
4. ve 3. yüzyıllarda Avrupa’nın orta kesimlerinden yola çıkarak Balkanlar ve 
Trakya üzerinden Anadolu’ya ulaşan Kelt halklarının bir koludur. Esas olarak 
yağma amaçlı Anadolu’ya gelen ve Tolistobog, Tektosag ve Trokmi olarak 
adlandırılan üç kabileden oluşan bu halklar zamanla Anadolulu krallıklar 
arasında devam eden çatışmalı ortamda paralı askerler olarak rol almışlardır.  
Bu etnik grubun yerleştiği coğrafya genel olarak Orta Anadolu’da batıda 
Eskişehir’den başlayıp doğuda Çorum’un güneybatısına kadar yayılım 
göstermektedir (Yıldızturan, 2020, s. 4). Çorum, Trokmi kabilesinin yayılım 
bölgesi içerisinde bulunmaktadır. Amasya ve Çankırı ile beraber konumu 
itibari ile Çorum Galatia bölgesinin kuzey sınırını oluşturmaktadır. Strabon 
(XII.3.12) özellikle Çankırı ve Çorum sınırlarından akan Halys Nehri’nin 
Galatia ve Paphlagonia arasında sınır olduğunu belirtmektedir. Bu yönüyle 
Çorum’un kuzey bölgelerinde herhangi bir Galat yerleşimi bulunmamaktadır 
(Strobel, 2002, s. 6). Fakat güney kesimlerinde Boğazkale ilçesi sınırlarındaki 
Hattuşa (Schachner, 2023, ss. 21-22),  Emirler Kalesi (Sezgin, 2024, s. 812) 
ve Örenkaya (Czichon, 2000, s. 59), Sungurlu sınırlarındaki Kemallı Höyük 
ve Alaca sınırlarındaki Eskiyapar (Zoroğlu, 1979) yerleşmelerinde Galat 
izlerine rastlanmıştır. Strabon, üç Galat kabilesinden biri olan Trokmiler’in 
yerleşmek için Pontos ve Kappadokia yakınındaki bölgeleri seçtiklerini ve 
yerleşim olarak yerel beylerin yönetimindeki “phrourion” olarak adlandırılan 
kaleleri tercih ettiklerini belirtmektedir. Ayrıca bu kale yerleşimleri,  diğer 
Galat kavimlerinin yerleşimlerine nazaran en güçlü savunma sistemlerine 
sahip örnekler olarak tanımlamaktadır (Strabon, XII.5.2).  Bölgede tespit 
edilen yerleşimlerin büyük bölümünde sur kalıntılarının olması bu savı 
desteklemektedir. 

Roma Dönemi’nde Çorum 

Roma’nın Anadolu’ya ilk müdahalesi Hellenistik krallıkların kendi 
aralarındaki çatışmalara taraf olmasıyla başlamıştır. Pergamon Kralı III. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

52 
  

Attalos’un M.Ö. 133’te krallığını Roma Cumhuriyeti’ne miras bırakmasıyla 
birlikte MÖ 129’da Asya Eyaleti kurulmuş, bu da Roma’nın Anadolu’daki 
etkisini kalıcı hale getirmiştir (Magie, 1950, ss. 4-5). Helenistik devletlerin 
giderek daha fazla zayıflamasıyla birlikte Roma, bölgedeki egemenliğini 
artırmış ve MÖ 1. yüzyılda Anadolu’yu sistematik olarak eyalet yapısına dâhil 
etmiştir (Tablo 2- Harita 4). Bithynia'nın son kralı IV. Nikomedes Philopator, 
ülkesini düşmanı Pontus kralı VI. Mithridates Eupator'un etki alanına 
girmekten kurtarmak için MÖ 74 yılında krallığını Roma Cumhuriyeti'ne 
miras bırakmıştır. Bu krallığın toprakları Paflagonya'nın bir kısmını da 
kapsadığı için Roma’nın nüfuz alanı artık Kızılırmak Havzası’na kadar 
dayanmıştır. 

Tablo 2: Anadolu’daki Roma Eyaletleri ve kuruluş tarihleri 

Asia MÖ 129  

Bithynia MÖ 74   

Bithynia et Pontus MÖ 64  

Cilicia et Cyprus MÖ 64  

Galatia MÖ 25  

Cappadocia MS 18 

Lycia et Pamphylia MS 43  

Thracia MS 46 

Armenia Assyria 
and Mesopotamia 

MS 115  

Kızılırmak Havzası MÖ 88-63 yılları arasındaki Mithridates Savaşları 
sırasında yoğun çatışmalara sahne olmuş ve Roma karşısında VI. 
Mithridates’in yenilgiye uğraması bölgenin tamamen Roma’nın egemenliğine 
girmesiyle sonuçlanmıştır (Sherwin-White, 1984, ss. 102-131). MÖ 64’te 
Roma’nın eline geçen Pontos Krallığı’nın tamamı Bitynia Eyaleti’nin 
sınırlarına dâhil edilerek bölgenin yönetimi Bithynia-Pontos Eyaleti 
(Provincia Bithynia-Pontos) şeklinde yeniden dizayn edilmiştir (Magie, 1950, 
s. 320; Taşdöner, 2017, s. 84). Galat topluluklarının yaşadığı Orta Anadolu 
Bölgesi ise MÖ 25 yılında Roma’nın “Galatia Eyaleti” haline getirilmiştir 
(Kaya, 2016, ss. 150-154).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

53 
  

Mithridates savaşlarının ardından Romalı General Pompeius 
tarafından yeniden düzenlenen bölge Bithynia-Pontus, Galatia ve Kappadokia 
eyaletlerinin kesişim noktası olarak stratejik önem kazanmıştır (Mitchell, 
1995, ss. 61-69). Sınırları çok sık olarak değişiklik gösterse de bu eyalet 
sistemi Roma İmparatorluğu’nun yıkılışına kadar sürmüştür. 

 
Harita 4:  Anadolu’daki Roma Eyaletleri 

 

Sonuç 

Orta Anadolu'da Kızılırmak Havzası'nın kalbinde yer alan Çorum 
bölgesi, Geç Tunç Çağı boyunca Hitit İmparatorluğu'nun merkezi bir bileşeni 
olarak çok önemli bir konuma sahipti. Hitit devletinin M.Ö. 1200'lerde 
yıkılmasıyla birlikte bölgenin siyasi ve kültürel manzarası önemli dönüşümler 
geçirmiştir. Hitit İmparatorluğu'nun parçalanmasından Frig, Med, Pers, 
Hellenistik ve Roma uygarlıklarının birbirini izleyen evreleri içerisinde 
Çorum, antik Anadolu tarihinin bir yansımasını sunmaktadır. Her ne kadar 
çoğu zaman antik dönemlerin önemli siyasi merkezlerinin dışında kalan bölge 
olsa da stratejik konumunu yitirmemiş ve tüm geçirdiği evrelerin ve 
medeniyetlerin kültürel ve sanatsal yönlerini bünyesinde yaşatmayı 
başarmıştır. 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

54 
  

Kaynakça 

Antik Kaynaklar 

Cic. Sen., div. Cicero, On Old Age; Divination. Trans. W. A. Falconer 
(2001). Cambridge, Mass.-London: Loeb. 

Hdt. Herodotos : Herodot Tarihi, çev. M. Ökmen, 15. bs (İstanbul: 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019). 

Homeros, İlyada, çev. Erhat, A, İş Bankası Yayınları, İstanbul 2011. 

Oxyrh. Pap. Oxyrhynchus Papyri XIII. Editit with Trans. and Notes 
by B. P. Grenfell, & A. S. Hunt (1919). London. 

Plinius, Plinius. Naturalis Historia (Pliny: Natural History), çev. H 
Rackham, Loeb Classical Library (Cambridge: Harvard University Press, 
1952). 

Stephanos Byzantios, Ethnikon: A Geographical Lexicon on Ancient 
Cities, Peoples, Tribes and Toponyms, çev. August Meineke (Chicago: Ares 
Publishers, 1992). 

Strabon, Geographika (The Geography of Strabon), çev. Horace 
Leonard Jones, Loeb Classical Library (Cambridge (Mass.); London: Harvard 
University Press, 1966).  

Modern Kaynaklar 

Arık, R. O. (1937). Alaca Höyük Hafriyatı 1935. Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları. 

Arık, R. O. (1938). Alaca Höyük Hafriyatı 1936. Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları. 

Arrianos. (2005). İskender’in Seferi (F. Akderin, Çev.). İstanbul: Alfa 
Yay. 

Arslan, M. (2007). Mithradates VI Eupator. Roma’nın Büyük 
Düşmanı. İstanbul: Odin Yayıncılık. 

Bakır, T. (2017). Anadolu’da Perslerin İzinde/Tracing the Persians’ 
Footsteps in Anatolia. İçinde K. İren, Ç. Karaöz, & Ö. Kasar (Ed.), Persler 
Anadolu’da Kudret ve Görkem/The Persians Power and Glory in Anatolia (ss. 
2-9). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Berndt-Ersöz, S. (2012). Phrygian Kingdom: Origins, History and 
Political Development. İçinde Frigler: Midas’ın Ülkesinde, Anıtların 
Gölgesinde / Phrygians: In the Land of Midas, In the Shadow of Monuments 
(ss. 16-41). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

55 
  

Bossert, E.-M. (2000). Die keramik Phrygischer zeit von Boğazköy: 
Funde aus den grabungskampagnen 1906, 1907, 1911, 1912, 1931-1939 und 
1952-1960. Mainz Am Rhein: Philipp  von Zabern. 

Brixhe, C., & Summers, G. (2006). Les inscriptions phrygiennes de 
Kerkenes Dağ (Anatolie centrale). Kadmos, (45), 93-135. 

Carrington, P. (1977). The Heroic Age of Phrygia in Ancient 
Literature and Art1. Anatolian Studies, 27, 117-126. 

Czichon, R. M. (2000). 1998 Hattuşa/Boğazköy Çevresinde Yüzey 
Araştırmaları. İçinde 17. Araştırma Sonuçları Toplantısı (C. 2, ss. 57-62). 
Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Dönmez, Ş. (2015). Oluz Höyük Kazıları Işığında Kuzey-Orta 
Anadolu (Pontika Kappadokia) Akhamenid Varlığına Güncel Bir Bakış. 
TÜBA-AR, 18, 71-107. 

Draycott, C. M., & Summers, G. D. (2008). Kerkenes Special Studies 
1: Sculpture and Inscriptions from the Monumental Entrance to the Palatial 
complex at Kerkenes, Turkey. Chicago, Illinois: The Oriental Institute of the 
University of Chicago. 

Drews, R. (1993). Myths of Midas and the Phrygian Migration from 
Europe. Klio, (75), 9-26. 

Durugönül, S. (1994). Grabstele eines ‘Adligen’ aus Paphlagonien der 
dritten Satrapie. İçinde E. Schwertheim (Ed.), Forschungen in Galatien, Asia 
Minor Studien 12 (ss. 1-14). Bonn. 

Ediz, İ. (1994). Çorum Müzesi Müdürlüğü 1992 Yılı Eskiyapar 
Kazısı. İçinde IV. Kurtarma Kazıları Toplantısı (ss. 109-115). Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları. 

Erdan, E. (2016). Yerleşim Tipleri Işığında Anadolu’da Frig Kültür 
Varlığı. Asia Minor Studies, 4(8), 42-64. 

Freeman, C. (2003). Mısır Yunan ve Roma: Antik Akdeniz 
Uygarlıkları (S. K. Angı, Çev.). Ankara: Dost Kitabevi. 

Genz, H. (2000a). Die Eisenzeit in Zentralanatolien im Lichte der 
keramischen Funde vom Büyükkaya in Boğazköy/Hattuša. TÜBA-AR, (3), 35-
54. 

Genz, H. (2000b). The Early Iron Age in Central Anatolia in Light of 
Recent Research. Near Eastern Archaeology, 63(2), 111. 
https://doi.org/10.2307/3210748 

Genz, H. (2003). The Early Iron Age in Anatolia. İçinde B. Fischer, 
H. Genz, E. Jean, & K. Köroğlu (Ed.), Identifying Changes: The Transition 
From Bronze to Iron Ages in Anatolia and its Veighbouring Regions. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

56 
  

Proceedings of the International Workshop (ss. 179-191). İstanbul: Türk 
Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü. 

Genz, H. (2004). Büyükkaya I: Die Keramik der Eisenzeit Funde aus 
den Grabungskampagnen 1993 bis 1998. Mainz: Philipp von Zabern. 

Genz, H. (2011). The Iron Age in Central Anatolia. İçinde G. R. 
Tsetskhladze (Ed.), The Black Sea, Greece, Anatolia and Europe in the First 
Millenium BC (ss. 331-368). Leuven-Paris-Walpole, MA: Peeters. 

Henry, R. (2003). Synchronized Chronology: Rethinking Middle East 
Antiquity : a Simple Correction to Egyptian Chronology Resolves the Major 
Problems in Biblical and Greek Archaeology. Algora Publishing. 

İbiş, R. (2021). Çorum Müzesi’nden Bazı Pers, Hellenistik, Roma 
Dönemi Eserler ve Düşündürdükleri. İçinde BYZAS 26. Understanding 
Transformations: Exploring The Black Sea Region And Northern Central 
Anatolia in Antıquity (ss. 69-106). İstanbul: Ege Yayınları. 

İren, K., Karaöz, Ç., & Kasar, Ö. (2017). Anadolu Topraklarında 200 
Yıl ve Çok Kültürlülük. İçinde Persler Anadolu’da Kudret ve Görkem / The 
Persians Power and Glory in Anatolia (ss. x-xi). İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları. 

Karaketir, E. (2016). Çivi Yazılı belgeler ve Antik Kaynaklar ışığında 
Pers İmparatorluğu’nun Kuruluşu. Bartın Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Dergisi, 1(2), 133-156. 

Kaya, M. A. (2016). Anadolu’daki Galatlar ve Galatya Tarihi. 
İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Kealhofer, L., Grave, P., Genz, H., & Marsh, B. (2009). Post-
Collapse: The Re-Emergence of Polity in Iron Age Boğazköy, Central 
Anatolia. Oxford Journal of Archaeology, 28(3), 275-300. 
https://doi.org/10.1111/j.1468-0092.2009.00329.x 

Kealhofer, Lisa, Grave, P., Marsh, B., Steadman, S., Gorny, R. L., & 
Summers, G. D. (2010). Patterns of Iron Age interaction in central Anatolia: 
Three sites in Yozgat province. Anatolian Studies, 60, 71-92. 

Koşay, H. (1939). Türk Tarih Kurumu Tarafından Yapılan Pazarlı 
Hafriyatı. BELLETEN, 3(9), 5-14. 
https://doi.org/10.37879/ttkbelleten.1420809 

Koşay, H. Z., & Akok, M. (1948). Büyük Güllücek Araştırmaları 
Üzerine İlk Rapor. BELLETEN, 12(46), 471-478. 
https://doi.org/10.37879/ttkbelleten.1353897 

Maffre, F. (2017). Pers Hakimiyeti Altında Anadolu Halkları/The 
Anatolian People under Persion Rule. İçinde K. İren, Ç. Karaöz, & Ö. Kasar 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

57 
  

(Ed.), Persler: Anadolu’da Kudret ve Görkem / The Persians Power and 
Glory in Anatolia (ss. 52-61). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Magie, D. (1950). Roman Rule in Asia Minor I-II. Princeton, New 
Jersey: Princeton University Press. 

Mansel, A. M. (1999). Ege ve Yunan Tarihi (7. bs). Ankara: Türk 
Tarih Kurumu Basımevi. 

Mellink, M. (1992). The native kingdoms of Anatolia. İçinde E. 
Sollberger, I. E. S. Edwards, J. Boardman, & N. G. L. Hammond (Ed.), The 
Cambridge Ancient History (ss. 619-665). Cambridge: Cambridge University 
Press. https://doi.org/10.1017/CHOL9780521227179.018 

Mellink, M. J. (1970). Archaeology in Asia Minor. American Journal 
of Archaeology, 74(2), 157-178. https://doi.org/10.2307/503206 

Mitchell, S. (1995). Anatolia: Land, Men, and Gods in Asia Minor. 
Oxford: Clarendon Press. 

Neve, P. (1982). Büyükkale, Die Bauwerke: Grabungen 1954–1966. 
Berlin: Gebr. Mann. 

Omura, S. (1996). A Preliminary Report on the ninth Excavation at 
Kaman Kalehöyük in Turkey (1994). İçinde T. Mikasa (Ed.), Essays on 
Ancient Anatolia and Syria in the Second and Third Millennium B.C. (ss. 86-
134). Wiesbaden: Otto Harrassowitz. 

Omura, S. (2000). Preminary Report on the 14th Excavation at 
Kaman-Kalehöyük (1999). İçinde Kaman-Kalehöyük 9 (ss. 1-35). Ibaraki: 
Japanese Institute of Anatolian Archaeology the Middle Eastern Culture 
Center in Japan. 

Ökse, T. (2019). The Eastern Border of Phrygia. İçinde G. R. 
Tsetskhladze (Ed.), Phrygia in Antiquity: From The Bronze Age To The 
Byzantine Period (ss. 161-187). Leuven – Paris – Bristol, Ct: Peeters. 

Özgüç, T. (1971). Demir Devrinde Kültepe ve Civarı=Kültepe and Its 
Vicinity in The Iron Age,. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basimevi. 

Özgüç, T. (1978). Maşat Höyük Kazıları ve Çevresindeki 
Araştırmalar / Excavations At Maşat Höyük And Investigations In Its Vicinity. 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Özsait, M. (1982). Anadolu’da Hellenistik Dönem. İçinde Anadolu 
Uygarlıkları Ansiklopedisi (C. 2, ss. 380-414). İstanbul: Görsel Yayıncılık. 

Petit, T. (1990). Satrapes et satrapies dans l’empire achéménide de 
Cyrus le Grand à Xerxès Ier. Paris: Les Belles Lettres. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

58 
  

Plutarkhos. (2007). Paralel Yaşamlar (İskender-Caesar) (F. Akderin, 
Çev.). İstanbul: Alfa Yay. 

Polat, G. (1998). Anadolu Akhaemenid Dönemi Plastik Eserleri 
(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ege Üniversitesi, İzmir. 

Roosevelt, C. H. (2021). Lydia Arkeolojisi. Gyges’ten Büyük 
İskender’e (2. bs). İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Sams, G. K. (1995). Midas of Gordion and the Anatolian Kingdom of 
Phrygia,. İçinde J. M. Sasson (Ed.), Civilizations of the Ancient Near East (ss. 
1147-1159). New York: Charles Scribner’s Sons. 

Sarıkaya, S., & Arslan, M. (2017). Anadolu’da Persler: Savaş, İsyan 
ve Diplomasi / Persians in Anatolia: War, Rebellion and Diplomacy. İçinde 
K. İren, Ç. Karaöz, & Ö. Kasar (Ed.), Persler Anadolu’da Kudret ve 
Görkem/The Persians Power and Glory in Anatolia (ss. 78-99). İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları. 

Schachner, A. (2019). Hattuşa. Efsanevi Hitit İmparatorluğu’nun 
İzinde. İstanbul: Homer Kitabevi. 

Schachner, A. (2023). Die Ausgrabungen in Boğazköy-Ḫattuša 2022. 
Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag. 

Seeher, J. (1997). Die Ausgrabungen in Boğazköy-Hattuşa 1996. 
Archäologischer Anzeiger 1997, 333-362. 

Seeher, J. (1998). Die Ausbrabungen in Boğazköy-Hattuşa 1997. 
Archäologischer Anzeiger 1998, 215-241. 

Sevin, V. (1998). First Millenium BC. Iron Age. İçinde M. Sözen 
(Ed.), Cappadocia; Tracing the history of Cappadocia (ss. 172-193). İstanbul: 
Ayhan Şahenk Vakfı. 

Sevin, V. (2003). Anadolu Arkeolojisi. İstanbul: Der Yayınları. 

Sezgin, K. (2024). Demir Çağı’ndan Roma Dönemi’ne Kadar Çorum 
Kaleleri ve Tahkimatlı Yerleşimlerin Güncel Verilerle Yorumlanması ve Yeni 
Lokalizasyon Önerileri. Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi SBE Dergisi, 
14(2), 802-829. https://doi.org/10.30783/nevsosbilen.1465575 

Sherwin-White, A. N. (1984). Roman Foreign Policy in the East, 168 
B.C. to A.D. 1. London: Duckworth. 

Sivas, T. T., & Sivas, H. (Ed.). (2012). Frigler: Midas’ın Ülkesinde, 
Anıtların Gölgesinde / Phrygians: In the Land of Midas, In the Shadow of 
Monuments. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

59 
  

Strobel, K. (2002). State Formation by the Galatians of Asia Minor: 
Politico-Historical and Cultural Processes in Hellenistic Central Anatolia. 
Anatolica, 28, 1-46. https://doi.org/10.2143/ANA.28.0.2011760 

Summers, G. D. (1997). The Identification of the Iron Age City on 
Kerkenes Dağ in Central Anatolia. Journal of Near Eastern Studies, 56(2), 
81-94. 

Süel, M. (2008). Bir Hitit Başkenti Ortaköy Şapinuva. Ankara: Uyum 
Ajans. 

Taşdöner, K. (2017). Anadolu’da Roma Eyaletleri. Augustus Dönemi. 
İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Tekin, O. (1998). Hellenistik Çağ ve Roma İmparatorluk Döneminde 
Kapadokya Krallığı. İçinde M. Sözen (Ed.), Kapadokya (ss. 194-225). 
İstanbul: Ayhan Şahenk Vakfı Yay. 

Tekin, O. (2019). Büyük İskender: Doğu Seferi ve Hellenistik Çağ. 
İçinde Hellenistik ve Roma Dönemlerinde Anadolu Krallar, İmparatorlar, 
Kent Devletleri (ss. 2-11). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Tsetskhladze, G. R. (2019). Pre-Hellenistic Phrygia: Some Matters in 
Debate. İçinde G. R. Tsetskhladze (Ed.), Phrygia in Antiquity: From the 
Bronze Age to the Byzantine Period (ss. 1-23). Leuven – Paris – Bristol, Ct: 
Peeters. 

Voigt, M. M. (1994). Excavations at Gordion 1988-89: The 
Yassihoyuk Stratigraphic Sequence. İçinde A. Çilingiroğlu & D. H. French 
(Ed.), Anatolian Iron Ages 3 (ss. 265-293). Ankara: British İnstitute of 
Archaeology at Ankara. 

Voigt, M. M., & Henrickson, R. C. (2000). Formation of the Phrygian 
state: The Early Iron Age at Gordion. Anatolian Studies, 50, 37-54. 
https://doi.org/10.2307/3643013 

Weiskopf, M. (1990). Cappadocia. İçinde E. Yarshater (Ed.), 
Encyclopaedia Iranica: C. IV (ss. 780-786). New York, London: Routledge. 

Yıldızturan, D. (2020). Galatia’nın Tarihi Coğrafyası 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Selçuk Üniversitesi, Konya. 

Zoroğlu, L. (1979). Eskiyapar’da Bulunan Kızılırmak Havzası (Galat 
Denilen) Boyalı Seramikleri’. 1, 345-354. Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Yayınları. 

 

 

 





61 
  

 

 

 

Kent Morfolojisi Bağlamında Çorum İlinin Gelişimi 

 

Esra Keskin* 

 

Giriş 
Kent olgusunun ilk kez ortaya çıkışından, günümüze kadar geçen 

süreçte, fiziksel ve demografik açıdan zamanın ruhuna ve karşılaştığı çeşitli 
etkilere bağlı olarak kentlerin sürekli gelişim veya değişimi söz konusudur. 
Zamansal boyut içinde kentlerin bu gelişim veya değişim süreçlerini etkileyen 
tüm faktörler ve sonuçları kent morfolojisi kapsamında ele alınmaktadır ve 
bunun nasıl yorumlanacağı bilim dallarına göre farklılık göstermektedir.  
Bununla birlikte bu çalışmada, sosyal ve beşeri bilimler alanında yaygın 
olarak kullanılan ve konuyu daha iyi açıklayacağı düşünüldüğü için sanat 
tarihi, arkeoloji, coğrafya, mimarlık, tarih gibi birbirine yakın multidisipliner 
bilim dallarından yararlanılarak Çorum İlinin kent morfolojisindeki gelişim 
süreci üzerine analiz ve yorum yapılmaya çalışılmıştır. Konunun boyutunun 
büyük olması ve kentsel gelişimin anlaşılması için görünürlük bağlamında 
kültür varlıkları somut örneklem açısından diğer alanlara göre daha yoğun 
kullanımı tercih edilmiştir. Literatürdeki kaynaklar ve dönem haritaları 
üzerinden, zamana bağlı olarak kent sınırlarının coğrafya üzerinden 
belirlenmesi ve bunu etkileyen tarihi olgular arasındaki bağlantılar kronolojik 
sıralama içinde ele alınmıştır. 

Kent fiziki bir kavram olarak belirli bir topografı üzerinde sınırları 
belirlenmiş büyük bir yerleşimi ve insan yoğunluğunun en fazla olduğu alanı 
göstermektedir. Kentlerin ortaya çıkmasında başlangıçta en önemli etken 
insanların yaşaması için temel bir gereklilik olan su kaynakları ve elverişli 
tarım arazilerine sahip olmasıdır.1 İnsanlığın gelişimi ile birlikte insanın 
günlük yaşamında çeşitli ihtiyaçlarına yönelik kullandığı malzemelerin seri 
üretimi ve bunları işlemek için mesleklerin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. 
Diğer yandan hammaddeye kesintisiz bir şekilde ulaşmak için yerüstü ve 
yeraltı kaynaklarına sahip olmak ve ticaretinin yapılabilmesi için kentlerin 
ticari yolların kavşağında, üzerinde ya da yakınında bulunması gibi şartların 

 
* Doç. Dr. Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Sanat Tarihi Bölümü, 
esrakeskin@hitit.edu.tr, ORCID: 0000-0002-5335-377X 
1 Bu şartlara haiz coğrafi şekillenişler James H. Breasted (1865-1935)  tarafından 20. yüzyılın 
başlarında “Bereketli Hilal” kavramı ile tanımlanmıştır. Bkz. Breasted, 1916:100-101. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

62 
  

bir ya da birkaçına haiz olması kentin gelişimine katkı sağlayan önemli bir 
etken olmuştur.  Tüm bu gelişmelere paralel olarak cazibesi artan bu kentlerin 
fiziki büyümesi ve demografik yapısında da yukarı doğru bir artışın olması 
söz konusudur. Kentin gelişme süreci beraberinde yönetim yapısı gibi içten ve 
savaş gibi dıştan gelen etkenler ile sekteye veya değişime uğramak zorunda 
kalmıştır. Başlangıçta her kent kendini korumak için sur duvarları, askeri 
birliklerin kurulması gibi önlemler alırken zamanla kentler arasında 
dayanışma ve savunmaya yönelik anlaşmalar ile ortaklıklar kurulmaya 
çalışılmıştır. Başlangıçta güvenlik odaklı kent birliktelikleri, zamanla idari 
açıdan merkezi yönetim kurallarının sistematikleşmesiyle devlet anlayışına, 
devleti temsil eden otoriter yapının güç kazanması ile de İmparatorluk haline 
dönüşmüştür. Bu çalışmada kentin gelişimine katkı sağlayan tüm bu unsurlar 
göz önünde tutulmaya çalışılmıştır.  

Morfolojisi kelimesi, Türk Dil Kurumu Sözlüğüne göre  (Fr. 
Morphologie) “yapı bilimi ve biçim bilgisi” olarak tanımlanmaktadır. Kent 
morfolojisi en genel tanımı ile tarihi dönemler boyunca kent ile direkt ya da 
dolaylı şekilde her türlü etki veya etkileşim içinde olan tüm olguların analiz 
edilmesi şeklinde tanımlanabilir. Kent; biçimlenişi, doğal bir şekilde 
mekânların bir araya gelmesi ile oluşan organik dokulu veya geometrik bir 
form oluşturacak şekilde tasarlanan görünümüyle, yapısal oluşumundaki 
temel belirleyici neden coğrafi, kültürel, sosyal, dini, ekonomik ve askeri 
ihtiyaçların belirleyiciliğinde fonksiyonel ve dinamik olan işlevsel yapısıdır. 
Bu koşullar altında şekillenen kenti oluşturan mekânlar zaman içinde sürekli 
gelişen, değişen kısaca evrimleşen bir organizma gibidir. Kentin geçirdiği 
süreçleri anlamak orada yaşayan insanları tanımak, gereksinimlerini, yaşam 
şekillerini, geçmişlerini, bugünlerini ve dinamik yapının ilerleyeceği hedefleri 
kurgulama çalışmaları doğrultusunda geleceklerini anlamakla eş değerdir.  

Anadolu Kent Tarihi İçinde Çorum İli  
İnsanlık tarihi içinde insanların ilk kez yerleşik düzene geçmesi 

yaklaşık M. Ö. 10.000 binli yıllarda Neolitik Dönemde ortaya çıktığı 
görülmektedir. Anadolu’da ilk yerleşimlerinden biri olan Konya’nın Çumra 
İlçesindeki Çatalhöyük yerleşiminde bulunan Doğu höyükte, MÖ. 7400 – 
6200 yıllarına tarihlenen 18 neolitik yerleşim katmanına rastlanmıştır. Bu 
çağın insanları barınma, bir arada yaşama ve korunma amacına uygun olarak 
yaşam alanlarını şekillendirmiştir. Bu ilk yerleşimlerde, evler yan yana bitişik 
nizamda inşa edildiği, kütlesel bir görünüme sahiptir. Evlerin girişi çatıda olan 
bir açıklıktan yapılmakta ve evler arasında koridor şeklinde bağlantılar ile 
ihtiyaç duyulduğunda evden eve giriş ve çıkış yapılabilmektedir. Evlerin 
içinde seki, ocak gibi günlük yaşama katkı sağlayan düzenleme görülmektedir 
(Mellaart, 1961, s.50 ). Çatalhöyük yerleşimini gösteren kentin içindeki bir 
evin duvarına resmedilmiş, bir harita insanlık tarihi içindeki ilk kent haritası 
olma özelliğini taşımaktadır. Kerpiçten inşa edilmiş evin duvarına çizilmiş bu 
harita 3 metre uzunluğunda ve 90 santimetre eninde olup, Çatalhöyük 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

63 
  

yerleşim planı ve arkasında bir volkanik dağ olan Hasan Dağı yer almaktadır 
(Şekil 1).  

 

 
Şekil 1. Çatalhöyük yerleşimini gösteren duvar resmi çizimi 

(https://urbansketchers.org/) 

Kalkolitik Dönemin (M. Ö. 6000-3000)  Anadolu’da ki önemli 
merkezlerinden biriside Burdur İlindeki Hacılar Höyüğü ’dür. Buradaki 
yerleşim alanı etrafı yüksek, kalın kerpiç duvarlar ile çevrelendiği ve duvar 
cephelerinde yer alan kapıların ile giriş-çıkışı denetlediği sınırları 
belirginleşmiş bir yapılaşma karşımıza çıkmaktadır.  

Anadolu’da Tunç Çağı (M. Ö. 3000-700)  başlarında ise kent 
yerleşimi, etrafı surlar ile çevrili feodal yapıdaki şehir krallığı şeklinde 
yönetilen kale kentler şeklinde karşımıza çıkmaktadır.  Çağın ortalarına doğru 
ise kent kavramında gerek idari gerekse de fiziki olarak büyük bir değişim ve 
oluşum söz konusudur. Kentlerin bir araya gelmesi oluşturulan bir idari 
yönetim şekli ile merkezi bir gücün egemen olduğu devlet anlayışını karşımıza 
çıkmaktadır.  

Eski Tunç Döneminin erken safhasında Orta Anadolu Bölgesi’nde yer 
alan önemli yerleşimlerden birisi de Anadolu’nun yerel kavimlerinden olan 
Hattilerin yaşadığı ve onların adına izafeten tarihi kaynaklarda Hatti ülkesi 
olarak tanımlanan coğrafyadır. Bu alan içinde yer alan en önemli yerleşme 
Alacahöyük’tür. Kentin isminin “Arinna” olduğu düşünülmektedir. Burada 
uzun yıllardır devam eden kazı çalışmaları sonucunda açığa çıkartılan 
mezarlarda altın, gümüş ve bronzdan yapılmış ölü hediyesi olarak ölen kişinin 
yanına konulmuş çok sayıda maden eser bulunulmuştur. Alacahöyük’e yakın 
bir diğer tarihi yerleşim alanı ise eski adı ile Boğazköy, yeni adı ile Boğazkale 
ilçesinde bulunmaktadır. Burada yer alan ünlü tarihi kent, Çorum ili merkez 
ilçeye 82 km uzaklıkta bulunan, Hattuşaş’tır. Bu kentin ilk ismi 
bilinmemektedir. Ancak Orta Tunç Dönemi’nde Kuşşara Kralı Pithana’nın 
oğlu Anitta’nın kenti ele geçirip yakıp, yıktığı ve tekrar kentin kurulmasını 
önlemek için lanetlemesine rağmen ardılı olan Labarna’nın kenti tekrar 
kurduğu tarihi kaynaklarda yazmaktadır. Kral,  kente Hitit dilinde gümüş 
anlamına gelen Hattuşaş ismini kente vererek onu devletinin yeni başkenti 
olarak ilan etmiştir. Şehrin ismine izafeten Kral Labarna’nın da ismini 
Hattuşili olarak değiştirdiği bilinmektedir. Bu döneme ait yazılı kaynaklarda 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

64 
  

Çorum İlinin bulunduğu bu bölge Hatti Ülkesi olarak tanımlanmaktadır. 
Hititler, bu bölgede yaşayan Hattiler ve diğer şehir krallıkları üzerinde 
hâkimiyet kurmayı başararak Anadolu’nun ilk devleti olmuştur. Hitit Devleti, 
Tunç Çağı’nın sonuna doğru yeni toprakların ele geçirilmesi ile sınırları 
genişlemiş ve bir İmparatorluk haline dönüşmüştür. Hattuşaş, zamanın 
gereklilikleri doğrultusunda bu çağda yaygın olan, bulunduğu ovaya hâkim 
bir yükseltide ve etrafı surlarla çevrili bir kale kent görünümündedir (Şekil 2).  

Hattuşaş kenti içinde tapınak olarak tanımlanan taş temelleri 
günümüze ulaşmış birçok mimari kalıntı kazılar sonucu açığa çıkarılmıştır. 
Kentin, 2 km kuzeydoğusunda yer alan bir açık hava mabedi bulunmaktadır. 
Burada yer alan büyük kaya blokları yüzeyine işlenmiş rölyeflerde Hititlerin 
dinsel inanışlarını gösteren büyük panteonu içinde yer alan tanrılar tasvir 
edilmektedir.2  

 
Şekil 2. Hattuşaş ören yeri3 fotoğrafı (3 Mayıs 2025 tarihinde 

https://www.kulturportali.gov.tr adresinden erişildi) 

Demir Çağı’nda kuzeyden gelen göçler nedeniyle M. Ö. 1200 
yıllarında Hitit İmparatorluğu’nun yıkıldığı kabul edilir. Hititler, Orta 

 
2 Alman ve Hititçe dilleri arasında ortak kelimelerin fazla oluşu nedeniyle Almanya Devleti 
burada yapılan kazılara önem vermektedir. Burada 1906 yılında Osmanlı Döneminde Almanlar 
tarafından başlatılan kazılar, 1911-1917 yılları haricinde, 112 yıldır Almanlar tarafından 
yapılmaya devam etmektedir. Boğazkale kazıları hakkında bkz. https://tuerkei.diplo.de/tr-
tr/deutschland-und-die-tuerkei/03-deutschland-und-die-tuerkei/kultur/hattuscha-1797598  
3 Şehrin surları kerpiçten inşa edildiği için günümüze ulaşamamıştır. Boğazkale Kazı başkanlığı 
deneysel arkeoloji kapsamında bir rekonstrüksiyon planı hazırlayıp, o dönemki mimarisine 
uygun olarak surları bir bölümünü tekrar inşa etmiştir. Güncel görünümü için bkz. 
https://sanalmuze.gov.tr/muzeler/CORUM_HATTUSA_ORENYERI/  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

65 
  

Anadolu’dan güneye doğru inmişler ve özellikle Kilikya Bölgesinde M.Ö. 700 
yıllarına kadar şehir beylikleri olarak hüküm sürmüşlerdir. 

Çorum ilinin bulunduğu Orta Anadolu’da Hititler sonrasında yaşamış 
başka uygarlıkların varlığını ortaya çıkaracak arkeolojik kazıların henüz 
yapılmamış olması nedeniyle bu dönemlere ait Çorum ili ve çevresi hakkında 
somut fazla bilgi mevcut değildir. Ancak Çorum ilini de kapsayan Orta 
Anadolu Bölgesi coğrafyasında Frigler, Helen, Galat, Pers ve Roma 
dönemlerine ait birçok bilgi kaynaklarda geçmektedir (Strabon XII. 3.40; 
Kaya, 1996, s.143- 144,  155- 156; Özsait, 2000, s. 381- 383). Bu dönemlerde 
de Anadolu toprakları, yeraltı ve yerüstü zenginlikleriyle, doğu ve batı 
arasında kalan coğrafi konumu nedeniyle sürekli savaşların olduğu ve 
yönetimlerin el değiştirdiği süreçler içinde kendini bulmuştur.  

M. Ö. 67 yılında Romalılar, tüm Anadolu’yu ele geçirmiş ve Anadolu, 
Roma’nın Küçük Asya eyaleti olmuştur. Roma Senatosu M.Ö. 27 yılında 
Octavianus’a “Augustus” ünvanı vermesiyle Roma devletinin cumhuriyet 
olan siyasi rejimi değişmiş ve İmparatorluk dönemi başlamıştır. Agustus, 
Roma topraklarına bağlı eyaletleri Senato ve İmparatorluk eyaletleri olmak 
üzere ikiye ayırmıştır. M.Ö. 25 yılında Agustus Anadolu’da ortasında 
kendisine bağlı Galatya eyaletini kurmuştur. Antakya, Yalvaç’ta ele geçen bir 
kitabede Galatya eyaletinin kuzeyde Paflagonya güneyde Toroslara kadar 
uzanan bölgeyi kapsadığı yazılıdır. Çorum, Yozgat, Ankara gibi şehirler bu 
dönemde Galatya bölgesi sınırları içinde kalmaktadır. (Özsait, 2000, s. 381- 
383; Kaya,  1996, s. 143- 144). 

M.S. 2. yüzyılın ortalarına kadar Anadolu’daki eyalet sınırları sabit 
kalmıştır. Diokletianus’un (M.S. 284- 305) hükümdarlığı sırasında eyaletlerin 
yeniden düzenlemesi yapılmış ancak bu döneme ait bilgilerin yetersiz olması 
nedeniyle eyalet sınırları hakkındaki gelişmeler tam bilinmemektedir 
(Mitchell 1993, s. 158,159; Ostrogorsky, 1990, s. 31- 32). 

M.S. 4. yüzyıldan itibaren eyaletlerin isimleri kesin olarak 
saptanabilmekte ve M.S. 6. yüzyılın ilk yarısına kadar eyaletlerin isimlerinin 
değişmediği İznik Konsil'i (325) Piskoposluk kayıtları, Kadıköy Konsil’i 
(451) Piskoposluk kayıtları, Hieroclos Listesi (525) ve Justinianus Kanunları  
(535) gibi listelerin yardımı ile anlaşılmaktadır (Jones, 1937, s. 526, tablo 22). 

M.S. 325 yılında İznik Konsili kayıtlarında Karadeniz Bölgesinin 
ortasında kendisine bağlı sekiz kenti bulunan Hellenopontus adında yeni bir 
eyaletinin isminin ilk kez geçtiği görülmektedir. Eyalete bağlı şehirler; 
Amaseia, Ibora, Zela, Leontopolis, Andrapa, Amisis, Sinope ve Euchaita 
kentleridir. M.S. 3. yüzyılda adı Pontus olarak bilinen bu eyaletin adı, 4. 
yüzyılda İmparator Konstantine’nin annesinin adının ilave edilmesi ile 
Hellenopontus’a dönüşmüş olmalıdır (Ramsay, 1960, s. 354, dn. 2).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

66 
  

Günümüzde Çorum ili sınırları içinde yer alan Euchaita kenti 
(Ramsay,1960:354, dn. 2; Vryonis,  1971,  21, 32- 36, Keskin, 2015, s. 12),  
adının kökeni hakkında kesin bir kayıt bulunmamakla birlikte kentin bağlı 
olduğu Aziz Theodoros kültü nedeniyle 5. yüzyılda itibaren giderek önem 
kazanan dinsel bir merkez haline geldiği anlaşılmaktadır (Keskin, 2009, s. 
119).4   

 

Şekil 3. Mecitözü ilçesi, Kaymakamlık bahçesi, kitabeli levha 
görünümü (E. Keskin arşivi, 2010) 

1963 yılında Mango ve Sevcenko, Çorum ili, Mecitözü ilçesi, Atatürk 
ilkokulu bahçesinde gördükleri bir taşın üzerinde yazan kitabeden yola 
çıkarak İmparator Anastasius I (M.S. 491- 518) döneminde bir piskoposluk 
merkezi olan Euchaita kentinin surlarının yaptırıldığını belirtmektedir (1970,  
380, 383) . Bu kitabeli taş eser, halen Mecitözü ilçesi kaymakamlık bahçesi 
önünde durmaktadır. Dikdörtgen formdaki taş eser üzerinde kabartma olarak 
yapılmış tabula ansata çerçeve içerisinde sekiz satırlık, kazıma olarak yazılmış 
Yunanca, kitabesi bulunmaktadır. Çok iyi korunmuş durumdaki eserin 
kitabesinde harf yüksekliği 4.5cm, satır aralarındaki boşluk 2.5cm’dir. 
Kitabenin sonunda bir vazodan çıkma asma sarmaşığından oluşan süsleme 

 
4 Şehrin adının epistemolojik anlamı ile ilgili çeşitli görüşler bulunmaktadır. Doublet, 1889, s. 
294’de Euchaita kelimesinin, Hellen dilinde “Bol saçlı, bol tüylü, bol yapraklı” anlamına gelen 
“Augaida/Augainda” kelimesinin bir uyarlaması olduğunu belirtmektedir. Umar, 1990, s. 
137’de Euchaita kelimesinin öz biçiminin, büyük bir olasılıkla Hellen dilinde ki Eu- ön takısının 
tam karşılığı olan “iyi, güzel, kutlu, kutsal” ve Latince yazılımı Auga, “Kutsal Yer” anlamına 
gelen kelimeler ile bağı bulunduğunu ifade etmektedir. Aynı zamanda ‘Auge’ kelimesinin 
Anadolu’da karşılaşılan bazı tarihsel yer adlarında ve Yunanistan’da, Helenler öncesi 
Luwi/Pelasgos kültürü dönemleri ile bağlantılı bazı destansı kişi adlarında kullanıldığı 
görülmektedir. Luwi dili takısı ‘awaka’ ve Latince Auga kelimesinin “Kutsal Yer” anlamına 
gelen benzeşimine dikkat çekiyor. Çorum Valiliği tarafından yayınlanan il yıllığında, 1973, s. 
183’de kaynak gösterilmeden, Euchaita adının Galat egemenliği döneminden kalma olduğu ve 
bu adı taşıyan bir Galat prensesinin adını yaşatması için konulduğu belirtilmiştir. Roma 
İmparatoru Ağustus tarafından M.Ö. 25 yılında Anadolu’nun ortasında kendisine bağlı Galatya 
eyaletini kuruduğu biliniyor. Ancak tarihi kaynaklarda bu isimde bir Galat Prensesi adı 
geçmemektedir. Bkz. Umar. 1990, s.259. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

67 
  

vardır. Ansatanın iki yan kenarının ortasında dikdörtgen çerçeveye bitişik olan 
üçgen formdaki kulpların içerisinde kazıma olarak yapılmış Latin haçları 
görülmektedir (Şekil 3). 

Kent, V. yüzyıldan itibaren Aziz Theodoros kültünün önemli bir 
ziyaretgâh yeri olmasının yanı sıra seçkin din adamları için de bir sürgün yeri 
olarak hizmet etmekteydi (Foss, 1991, s. 737). Bir Hun kabilesi olan Sabiriler, 
515 yılında Kapadokya, Galatya ve Pontus’u istila ederek Euchaita 
yakınlarına kadar gelmiş ancak birden ilerlemekten vazgeçerek geri dönmeleri 
Aziz Theodoros’un bir mucizesi olarak kabul edilmiştir. Bunun üzerine 
İmparator Anastosios I. Dicorus (M.S. 491- 518) Euchaita’ya kent statüsü 
vermiş ve surlarını inşa ettirmiştir (Mango, Sevcenko,  1970, s. 383). Kent, 6. 
yüzyılda Amasya Metropolitliğine bağlı bir piskoposlukken, Aziz Theodoros 
kültünün etkisiyle ünü giderek artmış ve 7. yüzyılda bağımsız bir 
başpiskoposluk olduğu bilgisi “Notitiae Episcopatuum”da geçmektedir 
(Ramsay,  1960, s. 380). M.S. 615 yılında Sasaniler tarafından Anadolu’ya 
yeni akınlar başlatılmış ve bu saldırılar sırasında Euchaita şehri işgal edilip 
yakılmıştır (Ostrogorsky, 1990, s. 88; Foss, 1991, s. 737). 7. Yüzyılda 
doğudan gelen saldırıların artması üzerine İmparator Heraclius (h. 610-641) 
döneminde Anadolu “thema” denilen eyaletlere ayrılır ve bu eyaletlerde askeri 
birlikler konuşlandırılır. Euchaita kenti, bu dönemde Kilikya geçidinden 
Karadeniz üzerindeki Amisus’a kadar tüm Kapadokya’yı içine alan, Armenia 
themasına bağlıdır. Suriye ve Mezopotamya’yı işgal ettikten sonra Araplar, 
Anadolu’ya girerek 663/4 kışı boyunca Euchaita kentini işgal etmiştir 
(Trompley, 1985, s. 67, 69).  

Euchaita’nın, M.S. 680/81yılında yapılan 3. İstanbul Konsili’ne 
katıldığı kayıtlarından anlaşılmaktadır (Ramsay,  1960, s. 358). Şehrin isminin 
yer aldığı bir diğer konsil kayıtı, M.S. 787 yılında yapılan 2. İznik Konsili’dir 
(Jones, 1937,  526). Ayrıca, şehrin adının 8. yüzyıldan itibaren kilise 
kayıtlarında da yer aldığı görülmektedir. Armenia (Ermenistan) Strategosu 
(vali) Leon’un, themanın hazinesi ile Euchaitia’da olduğu bilinmektedir. M.S. 
810 yılında Araplar, Vali’ye pusu kurarak temanın hazinesini ele geçirmiştir 
(Boor, 1963, s. 17- 20). Kentin İmparator VI. Leo (M.S. 886- 912) döneminde 
metropolit olduğunu ileri sürmektedir (Ramsay 1960: 21). Vryonis ise şehrin 
11. yüzyılda metropolit olduğunu ve 45 metropolit arasında yer aldığını 
belirtmektedir (Vryonis 1971: 34). Cemil Bey nahiyesinde bulunan seramik 
parçaları ve sikkeler ve Yeşilyayla köyünün güneyinde doğal kayalar üzerine 
yazılmış yazıtlar 11. yüzyılda kentin hala mevcut olduğunu bize 
göstermektedir.  

1075 yılında Danişmentlilerin kuşatmasının ardından kentte meydana 
gelen deprem ve arkasından gelen sel felaketiyle kenti yok ettiği 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

68 
  

söylenmektedir.5 (Arıncı, 1941, s. 900- 901; Yınanç,  1944, s. 468; Bakırer,  
1985, s. 58). Kent, Anadolu Selçuklu Devleti hâkimiyeti altına girdikten sonra 
buraya göç eden Türkmen Boylarından Çorumlu oymağının bölgeye 
yerleştirilmesini müteakip şehrin adı resmi yazışmalarda H. 1000 yılına kadar 
Çorumlu olarak geçmekte olup, daha sonra Çorum şekline dönüşmüş 
olmalıdır.6  

Çorum ilinden geçen Roma ve Doğu Roma Dönemi Yolları 

Coğrafi konumundan dolayı Anadolu, tarih boyunca önem 
kazanmıştır. Doğu ve Batı dünyası arasındaki yolların geçit yerini oluşturan 
Anadolu’da yaşam, genelde yol şebekesi üzerindeki şehirler ve bu şehirlerin 
ulaştığı limanlarda yoğunlaşmıştır. M. Ö. 67 yılında Roma Devleti tüm 
Anadolu’yu hâkimiyeti altına alındıktan sonra imar faaliyetlerinin büyük ivme 
kazandığı görülmektedir. Roma Devleti asker bir devlet olduğu için, 
savaşlarda askerlerin hızlı ve güvenli bir şekilde ilerlemeleri için yol yapım 
çalışmalarına önem vermiş ve Küçük Asya olarak tanımladığı Anadolu’da 
kentleri birbirine bağlayan bir yol şebekesi sistemi geliştirilmiştir. Bu yollar 
bir ağ gibi tüm Anadolu kentlerini birbirine bağlamıştır.  Kentler arasında 
mesafeleri göstermek için yollar üzerinde miltaşları denen üzerinde Latince 
yazılı mesafeleri gösteren sütunlar dikilmiştir (French, 1980, 1981, 1984 a, b, 
1988, 1990). Yollara yakın olan kentlerin önemini artarken, yollardan uzakta 
kalan kentlerin ise önemi azalmıştır. 

Roma İmparatorluğu döneminde Anadolu’da esas olarak doğu-batı, 
kuzey-güney eksenlerinde yer alan ana yolların kullanımı Bizans döneminde 
de devam etmiştir (Ramsay, 1960, s. 55- 65; Macpherson, 1970, s. 111- 120). 
İstanbul’un başkent olması, önceden var olan bu yollara bazı yeni yollar ve 
ara bağlantılar eklenmiştir (Ramsay,  1960, s. 77). Ticari, askeri ve hac 
nedeniyle kullanılan önemli ana yollardan birisi de Euchaita’nın bulunduğu 
yerin yakınından geçmektedir. Roma döneminde kuzey sahilinde Amisos’dan 
(Samsun) başlayarak güneye Caesareia’ya (Kayseri) doğru uzanan ve buradan 
da Güney sahiline inen “Kuzey yolu” veya “Ticaret yolu”, Euchaita ve 
Alaca’dan geçmektedir. 

David French, Anadolu’da, Roma dönemi mil taşları üzerine yapmış 
olduğu çalışmada Çorum’un ilçe ve köylerinde birçok mil taşı tespit etmiştir 
(French, 1988, s. 123- 135) . Bu taşlar şu yerleşimlerde ele geçmiştir: 
Abdalata, Alaca, Boğazkaya, Cevheri, Çeşmeören, Çomar, Demirşeyh, Deniz, 

 
5 Arıncı, 1941, s. 900-901, Bakırer, 1985, dn. 78, kale surlarının bir bölümünü 1940’lı yıllarda 
günümüzdeki Çorum kent merkezi içinde olduğunu söylemiştir. Bunun haricinde saray, mabet 
ve surların dışında bir Rum mezarlığı bulunduğunda söz etmektedir. Ancak bu eserler 
günümüze ulaşmamıştır. Danişmentliler Dönemine ait iç kalenin duvarında devşirme olarak 
kullanılmış Roma, Doğu Roma Dönemi taşları hala görülebilmektedir. 
6 Çorum şehir ismi hakkında Danışmendname, Evliya Çelebi ve bazı kaynaklarda değişik 
hikâyeler bulunmaktadır. Bkz. Bakırer, 1985, s.58-59. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

69 
  

Elvançelebi, Ertuğrul, Eskiyapar, Figani, Güngörmez, Hacılarhanı, Hamdi, 
Karakeçili, Kaymaz, Köseeyüp, Mecitözü, Ovakarapınar, Sapa, Seyfe, 
Sungurlu, Yazır, Yekbaş. French, Çorum ili üzerinde geçen dört ana yol 
saptamıştır (French, 1984, s. 123- 125). Bunlar; 

 1) Amaseia (Amasya) ve Tavium (Büyük Nefesköy, Yozgat) 
arasındaki yol; Karadağ boyunca Çorum ovası ve Alaca vadisi arasında kalan 
yol. Bu durumda bugünkü Sungurlu ilçesi de Tavium’un sınırları içerisinde 
yer almaktadır.  

2) Sungurlu yakınlarında bir noktada Ankara-Tavium yolundan 
ayrılan bir yol Delice nehrini kestikten sonra Çorum ovasından, Euchaita 
(Avkat Köy/ Beyözü köyü) ve Mecitözü ilçesinden geçerek Amasya iline 
ulaşır. 

3) Ankara’dan gelen yol Tavium üzerinden ve Alaca’dan geçerek ve 
Zela’dan (Zile, Tokat ) doğru devam etmektedir. 

4) Çankırı’dan gelen bir yol ise İskilip ilçesi ve Dodurga köyü 
(Osmancık İlçesi) yakınlarından geçerek Neoclaudiopolis (Vezirköprü) 
üzerinden Samsun’a ulaşmaktadır. İskilip’te bulunan LXXX numaralı yol taşı 
bu yola ait olmalıdır. 

K. Bittel, Elvan Çelebi köyü ve çevresindeki yolları incelemiş, hatta 
Nerva ile Traianus devirlerine ait LVII sayılı yol taşını köyde bulmuştur 
(Bittel, 1942, s. 9). 

Roma ve Bizans döneminde bu yollar savaş zamanlarında ordunun 
hızlı hareket etmesi için askeri amaçlı kullanılırken, barış zamanlarında ise 
halkın çeşitli ihtiyaçları doğrultusunda kullanmasına izin verilmiştir. M. S. 4. 
yüzyılda İmparator I.  Konstantinus (M. S. 306-337) Döneminde Hristiyanlık 
dininin Roma’nın resmi dinleri arasında kabul edilmesinden sonra batı ve 
kuzeydeki imparatorluk topraklarında yaşayan çok sayıda Hristiyan dindar 
kutsal yerler ziyaret için Anadolu’ya akın etmiştir. Bu yerlerden biriside 
Euchaita kentidir. Kent, 4. yüzyıldan itibaren Aziz Theodoros kültü nedeniyle 
önemli bir haç merkezi olmuştur.  Bir asker olan Theodoros Tiro, İmparator 
Maximanus Dönemi’nde (286-305) Hıristiyan olduğu için şehit edilmiştir. 
Aziz öldükten kısa bir süre sonra Aziz’in rölikleri, Eusebia adındaki bir kadın 
tarafından buraya getirilmiş ve anısına bir martiryum inşa edilmiştir. (Keskin, 
2018, s. 892). Kaynaklarda varlığını öğrendiğimiz bu Kilise, günümüze 
ulaşamamıştır. Euchaita Kenti’nden, Erken Hıristiyanlık Dönemi’nden, 
günümüze ulaşmış tek yapı Figani Köyü Beke Kaplıcası olarak tanınan yerde 
bulunan hamam kalıntılarıdır. Hamama ait bir havuz bölümü olduğu anlaşılan, 
dikdörtgen planlı mekânın üzeri hac tonoz ile örtülüdür. Yapının örtü 
sisteminin ayakta kalabilmesi ve günümüze ulaşabilmesi mimarlık tarihimiz 
bakımından önemlidir. Ayrıca hamamın içindeki sütunların üzerindeki haç 
monogramlı başlıkların mevcudiyeti, hamamın dinsel açıdan önemli bir yapı 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

70 
  

olduğunun işaretidir (Resim 4) (Keskin, 2015, s. 22-24, 60-61.). Şehrin 
ilçelerinde devşirme olarak kullanılmış eserlerin yanı sıra buralarda atıl halde 
duran taş eserlerden bazıları Çorum Müzesine getirilmiş olup,  bahçesinde 
sergilenmektedir. Özellikle bir piskopos koltuğu ve İsa’nın Edessa (Urfa)  
Kralına yazdığı büyük taş bloğu dikkat çekicidir (Şekil 4, 5) (Keskin, 2015, s. 
88-89, 224). 

Aziz Lazarus (öl. 1054) Kudüs’e yaptığı haç ziyaretinden dönerken 
Anadolu’da kutsal mekânlara da uğramış ve bu arada Caesareia’dan (Kayseri 
) sonra Euchaita’ya gelmiştir. 1059 yılında ise Gregoryen rahip Aziz George 
Hagiarite Antioch üzerinden (Antakya), Caesareia’ya (Kayseri ) gelmiş ve 
oradan Euchaita üzerinden Amisos’a (Samsun) geçmiştir (Vryonis, 1971, 33- 
34, dn. 165). 

Roma döneminde yapılan bu yolların kullanımı Bizans döneminde de 
devam etmiş, ihtiyaç duyulduğunda bu yollara yeni eklemeler yapılmıştır. 

 

Şekil 4 ve 5. Çorum Müzesi Bahçesinde sergilenen taş eserler (Esra 
Keskin Arşivi, 2007) 

 

Sonuç 

Kent morfolojisi bağlamında Çorum ilinin gelişimi başlıklı bu 
çalışmada kentin topografyası, kentin çevresi ile bütünselliğine de dikkat 
edilerek etkileşim, değişim ve dönüşüm olguları tarihsel kronoloji boyutuyla 
ele alınmıştır. Böylece tarihsel süreç içinde fiziki ve dinamik yapısının hangi 
yönde geliştiğine dair bir sonuç çıkarılmaya çalışılmıştır. Anadolu kent 
mimarisinde Erken Tunç Çağında M.Ö. 3000 yıllardan itibaren Anadolu’da 
belirgin ve yaygın bir özellik olarak Kale şehir kavramı Çorum ilinde 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

71 
  

Alacahöyük ve Boğazkale ilçelerinde karşımıza çıkmaktadır. Anadolu’nun 
şehir beyliklerini birleştirerek ilk merkezi devleti kuran Hititler tarih 
sahnesine Çorum ili toprakları üzerinde çıkmaktadır. M. Ö. 2000 yıllarda 
İmparatorluk haline dönüşen Hititlerin çağın ilerisinde olan bir toplum olduğu 
tarihi kaynaklardan da anlaşılmaktadır.  

Orta Çağ boyunca dış tehditlere karşı korunma ve savunma amaçlı 
olarak Kale şehirlerin kullanılmaya devam ettiği görülmektedir. Zamanın 
istikrar kazandığı dönemlerde ise halk kale şehirlerin dışına çıkarak yeni 
yerleşim yerleri kurmuş ve yaşamına devam etmiştir.  Çorum kenti, bu 
dönemler boyunca merkezi konumunun farklı olduğu ve 
isimlendirilmelerinde değişkenlik arz ettiği bu oluşumda içinde bulundukları 
çağın etkilerinin bulunduğu yadsınamaz bir gerçektir. Şehrin gerek fiziki, 
gerek kültürel olarak yaşadığı çağa uygun bir şekilde sürekli bir değişim ve 
dönüşüm içinde olması onu günümüze kadar getirmişti. Şehrin elverişli 
topografik yapısı sayesinde sahip olduğu yolları ile hem yakın çevresindeki 
kentler ile bağlantılar sağlamış ve hem de Doğu Roma Döneminde doğu-batı,  
kuzey-güney doğrultusunda ilerleyen yollar üzerinde bir ana arter olma 
özelliğine sahip olmuştur. Ayrıca bir güzergâh olarak sahip olduğu bu yollar 
ile geçirmiş olduğu tüm çağlar boyunca önemini devam ettirebilmiştir.  M.S. 
4. Yüzyıldan sonra Aziz Theodoros Kültü nedeniyle Hristiyan hacılar için 
önemli bir ziyaretgâh yeri olmuştur. Kent sahip olduğu bu kültürel değerler 
nedeniyle günümüzde de önemli bir destinasyondur. 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

72 
  

Kaynakça 

Arıncı, R. (1941). Arzda ve Yurdumuza Zelzele Bölgesi. Çorumlu, 
sayı 4, s. 897- 903. 

Bakırer, Ö. (1985). Bizans Danişmend, Selçuklu ve Beylikler 
Dönemlerinde Çorum. Çorum Tarihi, 5. Hitit Festivali Komitesi, EFA 
Tasarım- Yapım, s. 53- 78. 

Bittel, K. ( 1942). Kleinasiatische Studien. Istanbuler Mitteilungen, 5, 
s. 8-10.  

Breasted, J. H. (1916). Ancient Times A History of The Early World. 
Boston. 

Boor, C. (1963). Theophones Chronographia. Hildesheim. 

Doublet, G. (1889). Inscriptions de Paphlagonie. Bulletin de 
Correspondance Hellenique, XII, s. 294. 

Foss, C. (1991). Euchaita. The Oxford Dictionary of Byzantium, 2, s. 
737. 

French, D. H. (1980). The Roman Road-system of Asia Minor. 
Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, 7(2), s. 699- 713. 

French, D. H. (1981). Roman Roads and Milestones of Asia Minor, I: 
The Pilgrim’s Roads. British Institute of Archeology of Ankara Monograph 
No:30, BAR International Series 105, Oxford. 

French, D. H. (1984a). Roma Yolları ve Miltaşları. II. Araştırma 
Sonuçları Toplantısı, İzmir, s. 123- 129. 

French, D. H. (1984b). Classis Pontica. Epigraphica Anatolica, 4,  53- 
60. 

French, D. H. (1988). Roman Roads and Milestones of Asia Minor, 2: 
An Interim Catalogue of Asia Minor. Part 1, British Institute of Archeology 
of Ankara Monograph No:9, BAR İnternational Series 392(i), Ankara. 

French, D. H. (1990). Galatia Bölgesi Roma Yolları ve Mil Taşları. 
Anadolu Medeniyetleri Müzesi 1990 Yıllığı, 6- 31. 

Jones, A.H. M. (1937). The Cities of the Eastern Roman Provinces. 
Oxford: The Clarendon Press. 

Kaya, M. A. (1996). Roma İmparatorluk Dönemi Galatia Eyaleti: 
Siyasal, Sosyal, Ekonomik Yapı (M.Ö.2 5- M.S. 284). Basılmamış Doktora 
Tezi, Ankara Üniversitesi, Ankara. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

73 
  

Keskin, E. (2009). Roma ve Bizans Dönemi. Coğrafyası, Tarihi, 
Kültürü ve Edebiyatıyla Çorum (Yavuz Bayram, Ed). İçinde )s. 118- 127). 
Çorum Valiliği. 

Keskin, E. (2015). Kutsal Kent Euchaita ve Bizans Dönemi Taş 
Eserleri. Ankara: Gece Kitaplığı Yayınevi. 

Keskin, E. (2018). Doğu Roma İmparatorluğu Dönemi’nde 
Anadolu’dan Kudüs’e Uzanan İnanç Yolculuğu. Turkish Studies 13 (18), s. 
883-900. 

Macpherson, I. W. (1954). Roman Roads and Milestones of Galatia. 
Anatolian Studies,  4, s.111-120. 

Mango, C ve Sevcenko I. (1970). Three Inscriptions of The Reigns of 
Anastasius I and Constantine V. Byzantinische Zeitschrift, 65, s. 379- 393. 

Mellaart, J. (1961). Çatalhöyük Excavations, 1961. Türk Arkeoloji 
Dergisi, 17, 49-52. 

Mitchell, S. (1993). Anatolia land, men and Gods in Asia Minor I. The 
Celts in Anatolia and impact of Roman Rule. Oxford. 

Ostrogorsky, G. (1990). Bizans Devleti Tarihi (F. Işıltan, Çev.). 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Özsait, M. (2000). Anadolu’da Roma Egemenliği. Anadolu 
Uygarlıkları Ansiklopedisi,  2, s. 380. 

Özdeş, G. (1997). “Kent” Maddesi. Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi 2, 
983-984. 

Ramsay, W. M. (1960). Anadolu’nun Tarihi Coğrafyası (M. Pektaş, 
Çev.). İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Strabon (2000), Antik Anadolu Coğrafyası  (Adnan Pekman, Çev). 
İstanbul:Arkeoloji ve Sanat Yayınları. 

Trombley, F. R. (1985). The Decline of the Seventh-Century Town: 
The Exception of Euchaita. Byzantine Studies in Honor of Milton V. Anastos. 
(Speros Vryonis, Ed) içinde (s. 65-90), Malibu. 

Umar, B. (1990). Türkiye’deki Tarihsel Adlar. İstanbul: İnkılap 
Kitabevi Yayını. 

Vryonis, S. (1971). Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and 
the Process of Islamization from the Eleventh through the Fifteenth Century. 
London. 

Yınanç, M. H. (1944). Türkiye Tarihi, Selçuklular Devri I. İstanbul: 
Burhanettin Basımevi. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

74 
  

İnternet Kaynakları 

Güncel Türkçe Sözlük. TDK, 02 Mayıs 2025 tarihinde  
https://sozluk.gov.tr/ adresinden erişildi. 

Hattuşaş Ören Yeri Fotoğrafı. 03 Mayıs 2025 tarihinde 
https://www.kulturportali.gov.tr adresinden erişildi. 

Çatalhöyük Duvar Resmi Çizimi. 02 Mayıs 2025 tarihinde 
https://urbansketchers.org/ adresinden erişildi. 

Hattuşaş Ören Yeri Sanal Müze. 03 Mayıs 2025 tarihinde, 
https://sanalmuze.gov.tr/muzeler/CORUM_HATTUSA_ORENYERI/ 
adresinden erişildi. 

Boğazkale Kazısı Tarihçesi. 03 Mayıs 2025 tarihinde 
https://tuerkei.diplo.de/tr-tr/deutschland-und-die-tuerkei/03-deutschland-
und-die-tuerkei/kultur/hattuscha-1797598 adresinden erişildi. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 
  

 

 

 

Çorum Sancağı’nda Konargöçerler 

 

Üçler Bulduk* 

 

Giriş 

Kızılırmak ile Yeşilırmak vadilerinde 11. Yüzyılın ortalarından sonra 

Türk gazilerinin akınları başlamıştı. Malazgirt öncesi yapılan bu akınlar yerli 

halkı etkilemiş, yerlerini terk ederek daha güvenli surlarla çevrili şehirlere 

gitmeleriyle neticelenmişti. Danişmendnâme’deki yarı tarihi efsanevî bilgilere 

bakılırsa sultan Alparslan’ın ümerasından Emir Danişmend Ahmed Gazi 

Malazgirt Savaşı’nın hemen ardından Sivas, Kayseri ve Malatya’yı sonrasında 

Tokat ve Zile’yi, 1073’ten sonra da Niksar, Amasya, Çorum, Çankırı ve 

İskilip’i alıp Elbistan’a kadar ilerlemişti. Diğer bir anlatıda ise Danişmend 

Ahmet Gazi’nin Çorum’un fethini Çavlı Bey’e bıraktığı ancak onun başarısız 

olması üzerine kendisinin Çorum kalesini ele geçirdiği ve Çorum’un Bizans 

valisi Nestor’u alarak Osmancık tarafına geçip Çorum yöresine Alayuntlu 

aşiretini yerleştirdiği belirtilir1. Ancak adı geçen ve daha sonra Rum vilayeti 

olarak adlandırılacak bu bölgelerin gerçek fatihi Artuk Bey’dir. Artuk Bey’in 

Melikşah’ın emriyle Anadolu’dan ayrılması üzerine ortaya çıkan boşluğu 

Kutalmış oğlu Süleyman ve Danişmend Gazi dolduracaktır.  

Harezmli bir Türkmen olarak bilinen Danişmend Gazi, Kutalmış’ın 

kayınbiraderi ve Süleyman Şah’ın dayısı idi. Onlar, Melikşah’ın emrinde 

olarak değil, isyanlara katılmaları sebebiyle sultan tarafından sürgün 

 
* Prof. Dr. Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih- Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü, 
bulduk@ankara.edu.tr . 
1 Ömer Bakırer, “Bizans Danişmend Selçuklu ve Beylikler Dönemlerinde Çorum”,  Çorum 
Tarihi 1990, s. 58-59 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

76 
  

edilmişlerdi. Bunun sonucunda da kendi devletlerini kurmuşlardı2. 

Dolayısıyla savaşçı Türkmen beylerine dayanan Danişmendliler sultan II. 

Kılıçarslan’a kadar bölgenin tek hâkimi olmuşlar, 1178 yılında Anadolu 

Selçuklularının hâkimiyeti altına girdikleri zamanda ise bu bölgeler 

Danişmendiye vilayeti olarak anılmıştır. Danişmendiye sahasındaki Sivas, 

Kayseri, Tokat, Amasya gibi güçlü ve kadim şehirlerde ve bazı kalelerde 

Danişmendlilere mensup beyler melik ünvanıyla hüküm sürerken Selçuklu 

hanedanından şehzadeler de bölgeye yerleşme imkânı bulmuştur3. Ancak 

Çorum’dan kuzeydeki Kastamonu ve Sinop’a, batıda Bolu’ya kadar olan 

bölgelerde şehir hayatından ziyade kır hayatı öne geçtiğinden ve coğrafyanın 

da uygun olmasından dolayı göçer gruplar ve onların beyleri müstakil bir 

hayat sürmüşler hatta feodal yapılar oluşturmuşlardır. Bu bakımdan Çorumlu 

Sancağı da S. Faroqhi’nin de belirttiği gibi, Türkmenlerin, göçerlerin ağırlıklı 

olduğu bir bölgedir ve Çorum’un büyümesinde önemli katkıları olmuştur4. 

Çorum Sancağı’nda özellikle dikkati çeken divan, cemaat, bölük, yüz ve öz 

gibi konargöçerliğin izlerini taşıyan idari ve içtimai kavramlar da geçmişteki 

göçer yapılanmanın hala güçlü bir şekilde korunduğunun bir işaretidir. 

Örneğin “divan” sözü Çorum’un yanı sıra Ordu, Çankırı, Bolu gibi 

Karadeniz’in özellikle iç ve orta kesimlerinde kullanılagelmektedir. Divan 

tabiri günümüz coğrafyacılarına göre “köy öncesi bir iskân şekli” olarak 

açıklanmaktadır5. Oysaki Evliya Çelebi seyahatnamesinde divan sözünün 

menşei ve anlamına yönelik çok önemli bir açıklama yer almaktadır; “Etrâkın 

divan tabir ettikleri, Selçukilerden Sultan Alaaddin asrında Bolu Beği iken bu 

dağları feth ettikçe, aman vermek için divan edip, kös çaldırdığı yerlerdir ki 

hala divan lafzı ile tabir olunur”6. 

 
2 Osman Turan,  Selçuklular Zamanında Türkiye, İstanbul 1996, (4.baskı), s. 56, 115 
3 Ö. Bakırer, age., s. 60 
4 Suraiya Faraqhi, “Fatih Döneminden Evliya Çelebi Seyahatine Kadar Çorum”, Çorum Tarihi 
1990, s. 83 
5 Ali Tanoğlu Beşeri Nüfus ve Yerleşme, İstanbul 1966, s. 252-253 
6 E. Çelebi, Seyahatname C.II, s. 175’den naklen Ü. Bulduk, Çorum Sancağı I, s. 139 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

77 
  

Evliya Çelebi  “Etrâk” yani Türkler tarafından kullanılan divan 

tabirinin bir hâkimiyet alameti olarak tanımlanmasına işaret etmektedir. Bir 

bölge ele geçirildiğinde ahalinin meselelerini ve kendi idari tasarruflarını 

düzene koymak için divan teşkil edilmesi bilinen bir durumdur. Hâkimiyet 

alameti olarak da kös vurulur veya nevbet çalınır. Muhtemelen Evliya Çelebi, 

Köroğlu’na nispetle Bolu Beyi’ni öne çıkarmıştır. Ancak Sultan Alaaddin 

zamanında, yaklaşan Moğol tehlikesine karşın Oğuz-Türkmen gruplarının ve 

Kıpçak beylerinin Selçuklu hizmetine alınarak onlara geniş yetkilerle büyük 

iktalar bahşedildiği de gerçektir7. Sultan Alaaddin Keykubad zamanında ve 

özellikle onun ölümünden sonra 1243 Kösedağ savaşına giden süreçte Moğol-

Tatar unsurların da Anadolu’da yurt tutmaya başladıkları görülmektedir. 

Çorum Sancağı’nda konargöçer cemaatlerin alt birimini oluşturan “bölük” 

tabirinin de divan gibi bu dönemin bir hatırası olduğu Şikari tarihinden 

anlaşılmaktadır. Şikari “Keykubad zamanında Nogay Tatarı otuz bin er ile 

gelip Rum’a çıkmışlardı. Keykubad bunlara riayet edip asker edinmiş idi. 

Bunlar yedi bölük idi. Her bir bölüğüne bu diyarların yaylağın ve otlağın 

vermişlerdi. Bunlar şehre girmezler idi. Hemen etrafta olan yaylaklarda 

otururlar idi. Zira konar-göçer ulus idi. Her kim Rum’a şah olsa bunları asker 

edinir idi. Ol zamanda bunlardan yavuz asker yoğ idi.”8 der. 

Burada geçen Rum tabirinin daha sonra Anadolu yerine kullanılan 

genel bir tanımlama olmayıp eski Danişmendiye Vilayeti’ni karşıladığını 

dikkatten uzak tutmamak gerekir. Nitekim Giese’nin neşrettiği anonim 

Osmanlı kroniğinde Osmanoğullarının atası kastedilerek “Süleyman Şah dahi 

memleketinden kopup Erzincan’a geldi. Erzincan’dan Rum vilayetine girdiler. 

Amasiyye tarafı kim Rumilerdir, ol taraftan çok gazalar ittiler”9 diyerek 

Rum’dan kastın bu bölgeler olduğunu izah etmiştir. 

 
7 Üçler Bulduk, “Yunus Emre Çağında Anadolu’nun Siyasal ve Sosyal Durumu”, DTCF 
Dergisi Yunus Emre Özel Sayısı, 2021, s. 57-67. 
8 Şikari’nin Karamanoğulları Tarihi, Konya 1946, s.118 (haz. Mesut Koman). 
9 Anonim Tevârih-i Al-i Osman (F. Giese Neşri), (haz. N. Azamat), İstanbul 1992, s. 8. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

78 
  

1243 Kösedağ Savaşı Türkiye Selçukluları ve Anadolu’da bulunan 

Oğuz-Türkmen grupları için bir dönüm noktası teşkil etmektedir. Selçuklular 

bu savaştan itibaren yıkılana kadar Cengizli Moğollarının hâkimiyeti altında 

varlıklarını sürdürebilmişlerdir. Ayrıca savaşın gerçekleştiği Sivas coğrafyası 

ile çevresindeki Çorum, Tokat, Amasya, Yozgat ile Kırşehir, Ankara ve 

Kayseri civarında pek çok Moğol ve Tatar olarak adlandırılan, ancak içlerinde 

Uygur, Oğuz-Türkmen ve Kıpçak unsurların da bulunduğu konar-göçer 

boylar yurt tutmaya başlamışlardı10. Şikari’nin söylediği gibi Moğol-Tatar 

grupları askeri unsur olarak bölgede önemli bir rol oynuyorlardı. Sivas ve 

çevresinde hüküm süren Kadı Burhaneddin Ahmed de binlerce Moğol 

askeriyle birlikte Yıldırım Bayezid’in oğlu Ertuğrul’un yönettiği Osmanlı 

ordusunu Çorumlu Ovası’nda, Kırk Dilim savaşında ağır bir yenilgiye 

uğratmış, Amasya’dan Sivrihisar’a kadar uzanan bölgeleri onlara 

yağmalatmıştı (1393). Kadı Burhaneddin’in hizmetinde Akkoyunlu, 

Dulkadirli Türkmenlerinden unsurlar da bulunmaktaydı. Kadı, onları 

Moğollara karşı bir muvazene unsuru olarak görüyordu. Kadı Burhaneddin’in 

ölümünden sonra bölge Osmanlıların eline geçtiğinde bu kez Yıldırım 

Bayezid Türkmen ve Tatarları askeri unsur olarak kullanmaya başladı11. 

1398’den itibaren Sivas merkez olmak üzere Tokat ve Amasya’yı içine alan 

“Vilayet-i Rum” adıyla, Anadolu ve Rumeli Eyaletlerinden sonra, üçüncü bir 

eyalet oluşturmuştu. Daha sonra Anadolu’nun tamamı için söylenen Rum’dan 

ayırt etmek için buraya “Eyalet-i Rumiye-i Suğra (Küçük)” denildi12. 

Çorum'un Eyalet-i Rûm'a kesin olarak dâhil edilmesi ancak Yörgüç Paşa'nın 

Amasya Valiliğine getirilmesi ile gerçekleşmiştir. Çorumlu Ovası’nda 

bulunan Kızılkoca Oğulları isimli Türkmenler bölgeden çıkarılmış, ardından 

 
10 Anadolu’daki Tatar- Moğol boylarının serencamını ayrıntılı bir şekilde ele alan Faruk 
Sümer’dir. Bkz. Faruk Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, Selçuklu Araştırmaları Dergisi I 
(1969), Ankara 1970, s. 1-157.  
11 Faruk Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, s. 127-129. 
12 T. Gökbilgin, “ 15 ve 16. Asırlarda Eyalet-i Rum” Vakıflar Dergisi Sayı VI, İstanbul 1995, 
s. 51-52. Ayrıca Bkz.: Ü. Bulduk, “Çorum Sancağı I: Çorum Sancağı’nın Osmanlı İdari 
Teşkilatındaki Yeri”, OTAM Dergisi, Sayı 6, Ocak 1995, s. 129. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

79 
  

Osmancık yöresindeki Zeytun’da bulunan Kocakayası Hisarında hüküm süren 

Taşanoğlu Kasım Bey'in evladı Haydar Bey teslim alınmıştır13. Bu durum 

göstermektedir ki Çorum ve çevresinde hem Türkmenler hem de Moğol-Tatar 

unsurlar oldukça güçlüdür. 16. Yüzyılın sonuna kadar Osmanlı belgelerinde 

sancağın adının Çorumlu olarak kaydedilmesi de bölgeye ismini verenlerin 

konar-göçer kimliğine vurgu yapmaktadır. Kadı Burhaneddin Ahmed’in 

ölümünün ardından Rum Eyaleti içerisinde yurt edinen bu göçerlerden “Etrak-

ı Büzürk/Ulu Türkler” veya “Ulu Yörük” adıyla müstakil bir idari ünite 

oluşturulmuştur14. Ulu Yörük teşekkülleri içerisinde Çorum, Budaközü, 

Karahisar-ı Temürlü, Bozok (Yozgat) ve Ankara’da Karakeçili aşiretlerinin 

varlığı dikkati çekmektedir15.  

Timur’un 1402 Ankara Savaşı’nda Yıldırım Bayezid’i yenip 

Osmanlıların Fetret Dönemine girmeleri Danişmendli bölgesindeki konar- 

göçer yapıyı da oldukça etkiledi. Bölgedeki Tatarlar savaşta oynadıkları rol ve 

Timur’un Asya’da planladığı amaçlar doğrultusunda zorunlu bir göçe tabi 

tutulmuşlardı. İlhanlı çağından beri Anadolu topraklarında yaşadıkları için 

Kara Tatar16 olarak adlandırılan bu unsurlar birçok yönden Türkleşmiş olup 

diğer unsurlara göre daha müreffeh bir hayat yaşıyorlardı. Bu hayatı bırakmak 

istemeyen Tatarlar, Timur’un aldığı önlemler sayesinde Orta Asya 

bozkırlarına götürülmüşse de17 geri dönmek için her çabayı göstermişlerdi. 

Ancak Ankara Savaşı’ndaki olumsuz rolleri sebebiyle olsa gerek, Çelebi 

Mehmet tarafından Çorum Sancağı’nın İskilip kazasında bulunan Tatarların 

 
13 Neşri Tarihi C.II, Ankara 1984 (hz. M. Altay Köymen), s. 89-93. 
14 Ü. Bulduk,- D. Şahbaz,  “Kösedağ Savaşından Sonra Anadolu’ya Gelen Moğol-Tatar 
Oymaklarının Ulu Yörük Teşekkülleri ve Çorum’daki İzleri”,  1243 Kösedağ Savaşı, (ed. 
Abdullah Kaya), Sivas 2018, s. 377-392. 
15 D. Şahbaz, 16. Yüzyılda Ulu Yörük Teşekkülleri (Etrak-ı Büzürk), TTK.Yay., Ankara 2020,  
s. 161-167. 
16 Kara sıfatının Türk kültüründe eski, asıl, güçlü gibi anlamlara da geldiğini göz önünde 
bulundurursak, Kara Tatar isimlendirmesinin kadim Cengiz ve İlhanlı dönemine atfen verilmiş 
olabileceği güçlü bir ihtimaldir. Ancak Timurlu kaynaklarında onlara Kara Tatar denilmesi, 
F.Sümer’e göre Moğolların o zamanlar siyasi mevki ve itibarını yitirmiş olmaları ile ilgili olsa 
gerektir ki bu değerlendirme de yabana atılamaz; F. Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.138 
17 Faruk Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, s. 128- 131. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

80 
  

da Balkanlarda Filibe bölgesine zorunlu iskâna tabi tutulduğu kaynaklar 

tarafından belirtilmektedir.18 Göçe tabi tutulan Tatarların yurtlarına Dulkadirli 

Türkmenleri göçürülmüştü19. Buna rağmen tahrir defterlerindeki kayıtlardan 

da anlaşılacağı üzere bu bölgelerdeki Moğol-Tatar nüfusun 16 yüzyılda dahi 

oldukça yoğun olduğu görülmektedir. Ulu Yörük teşekküllerinin yanında 

özellikle Çorum Sancağı’nın Katar kazasında Tatar veya Tataran-ı Muğal 

adıyla bu unsurların önemli miktarda yer aldığı görülmektedir. 

12. yüzyılda bir kez daha Bozkır halklarının karılması Moğol ve Tatar 

adlandırmasının birbirinin müradifi olarak kullanılmasını şaşırtıcı olmaktan 

çıkarmıştır. “Tatarân-ı Muğal” yani Moğol Tatarları olarak tahrir defterlerinde 

yapılan tanımlama da bu açıdan değerlendirilmelidir. Hatta Tatarân-ı Muğal 

tabirinin de geçtiği konar-göçer cemaatlerin kaydedildiği tahrir defterinin adı 

olan “Etrâk-ı Yörükân-ı Büzürg”, yani “Ulu Yörük Türkleri”  isimlendirilmesi 

için de aynı değerlendirmeyi yapabiliriz. 16. Yüzyıldaki adlandırmasıyla “Ulu 

Yörük” teşekküllerinin idari sınırları içerisinde yukarıda da belirttiğimiz gibi 

merkezi Sivas’tan Sultanönü’ne (Eskişehir) kadar uzanan coğrafya yer 

almaktadır. Muhtemelen içerisinde farklı unsurların bulunduğu konar-göçer 

boylara İlhanlı hâkimiyetine atfen “Etrâk-ı Büzürg” (Ulu Türkler) denilmiştir. 

Burada Etrak kavramı birkaç anlamda kullanılmıştır. Mesela sosyal hayat 

açısından Anadolu’ya ilk gelen ve ilk yerleşenlere Türk/Etrak denilmiştir. Bir 

başka açıdan ise Türklük, siyasi bir amacı ve geçmişi olan veya siyasi 

meşruiyeti elinde bulunduranların sahiplendiği bir kavramdır. Buna 

Cengizoğullarının önemli bir kısmını da dâhil edebiliriz 20.  

 
18 Aşıkpaşaoğlu Tarihi, Hazırlayan Atsız,  s. 95; Oruç Bey Tarihi, Hazırlayan Atsız, Ötüken 
Yayınları, İstanbul, 2013, s. 61. 
19 Faruk Sümer, “Bozok Tarihine Dair Araştırmalar”, Cumhuriyetin 50. Yılı Anma Kitabı, 
Ankara 1974, s.311. 
20 Ü. Bulduk, “Sosyal Yaşayış, Konar- Göçerlik ve Etnisite”, Uyan Türkiyem, II. Yörük- 
Türkmen Büyük Kurultayı ve Bilim Şenliği Bildirileri, Ankara 2008, s. 216-223. Ayrıca bkz.: 
D. Şahbaz, 16. Yüzyılda Ulu Yörük Teşekkülleri (Etrak-ı Büzürg), TTK yay., Ankara 2020, s. 
32-33. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

81 
  

Etrak veya Etrakiyye olarak tanımlananlar yukarıda belirttiğimiz gibi 

Rum Eyaleti veya onun parçası olan Çorumlu Sancağı’nda bölgeye çok 

önceden gelmiş ve yer tutmuş topluluklardı. Umumiyetle Oğuz boylarına 

mensup bu topluluklar erken dönemde yerleşmeye başlamış, Anadolu’nun 

Türkleşmesinde, toprakların şenlenmesinde önemli rol oynamışlardır. 

Nitekim 15.-16. yüzyıllara ait tahrir defterlerinde Çorum’da adını Oğuz 

boylarından alan pek çok köy adı yer almaktadır. Çorum’un en eski yerleşim 

merkezlerinden İskilip’te Ulu ve Dere Karkın, Bayat, Beğdili (2), Kayı, 

Kayıcık adlı köyler ve Halka Havlı21 (Alkaevli) Divanı dikkati çekmektedir22. 

Daha da dikkat çekici olan, ismi verilen bu Oğuz boylarının tamamı Boz Ok 

koluna mensup boylardır. Yine Çorum’un en eski kaza merkezlerinden biri 

olan Osmancık’ta Döğer, Çepni, Bayındır, Salur, Kınık Dodurga, Eymür 

karyeleri 24 Oğuz boyundan gelenler tarafından kurulmuş köylerdir. Döğer ve 

Dodurga dışındakiler Oğuzların Üç Ok kolundandır. Ayrıca Oğuz ve Alp 

Oğuz adlarıyla üç yerleşmenin bulunması da Oğuz geleneğinin ne denli güçlü 

olduğunu göstermektedir23. Çorumlu kazasında iki Bayat, Beğdili, Kınık, 

Büğdüz ve Alayundlu köylerine rastlanmaktadır24. Konargöçer toplulukların 

daha fazla olduğu Karahisar-ı Demürli ve Katar kazalarında ise Oğuz boy adı 

taşıyan yerleşmeler pek bulunmaz, Karakoyunlu, İnallu ve Etrak-Yörük ya da 

Tatar- Moğol cemaatleri büyük yekûn tutar. Bu da gösteriyor ki, boy 

asabiyetini muhafaza eden, Oğuz boy adını taşıyan gruplar Anadolu’nun 

Türkleşmesi safhasında gelmiş ve yerleşik hayata geçmiştir. Cemaat özelliği 

gösterenler yani göçebe veya konargöçer hususiyetlerini muhafaza edenler üst 

boy adlarından ziyade bulundukları yerin veya başlarındaki beylerin ismiyle 

anılmışlardır. 

 
21 Daha önce tarafımızdan Halka Suyu olarak okunan bu divanın adının Halka Havlı (Alkaevli) 
olarak okunmasının daha doğru olacağını kabul ediyoruz. Bkz.: M. Akif Erdoğdu, “15 ve 16. 
Yüzyıllarda Çorum”,  TD 54, Defter-i Mufassal-ı Liva-i Çorum, TKGM, Ankara 2014, s. 13. 
22 TD 54, Defter-i Mufassal-ı Liva-i Çorum, TKGM, Ankara 2014; Kaza-i İskilib, s. 368-542. 
23 TD 54, Defter-i Mufassal-ı Liva-i Çorum; Kaza-i Osmancık, s. 199- 367. 
24 TD 54, Defter-i Mufassal-ı Liva-i Çorum; Kaza-i Çorumlu, s. 54-198. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

82 
  

Çorum Livasına ait en erken tahrir 1456 yılına ait olup eksik ve 

düzensiz bir defterdir. Bu tahrirde 25 kadar konargöçer cemaat adına 

rastlanılmaktadır ki bunların bir kısmına 1530 ve 1576 tahrirlerinde de 

rastlanılır (bkz. Tablo I). Bu cemaatler artık toprağa bağlanmaya, ekim dikim 

işleriyle uğraşmaya başlamışlardır. Örneğin 73 neferli Tataran Cemaati’nden 

6 çift sahibi bulunmakta olup bu cemaat Beğdili ve Kızıl Evran köylerinde 

ziraat etmektedirler25. Konargöçer cemaatlerin 15. Yüzyıl öncesinde de 

tarımsal faaliyetlerde bulundukları ve yükümlülüklerinin kanunnamelerle 

belirlendiği bilinmektedir. Katar kazasındaki 33 neferlik Ulu Otak cemaatine 

ait kayıt bu açıdan önemlidir; “Cemaat-ı Ulu Otak, Kamış Ağılında ekerler. 

Tabi-i Ulu Köy. Malikane-i Burak Beğ veled-i İmirza Beğ. Bu köyde adet 

budur ki Muğallar gelip tevabiinde ekicek on müdde bir müd malikane virür. 

Ve divani buçukda ve üç kile yemlik virürler deyü eski defterde sebt olunmuş 

amma Muğal yemlik viregelmedik deyü niza etti.”26  

1576 tarihli Çorum Sancağı tahririnde de Katar Nahiyesi’nin hemen 

altına şöyle bir hüküm konulmuştur; “Cemāʻat-i Tatarān-ı Muğal. Katar’a 

müteʻallik yerde eküb mālikāne-i mülk eşene verürler ve dīvānī behresinden 

on mudda beş kile sancak beyine verürler imiş bākī behreyi kendüleri tasarruf 

ederler imiş ve İskilibʼe müteʻallik yerde vākiʻ olan mahsūllerinden on mudda 

buçuk mudd behreyi dīvāniyye verürler imiş ve mālikānelerini tamām mülk 

eşene verürler imiş ve mezbūr tāʼifeden yemlik alınmaz imiş ve tāʼife-i 

mezkūrūndan şimdiye dek sefer vākiʻ olucak yüz yirmi eşküncü alurlar imiş 

şimdiki halde dergāh-ı maʻadaletpenāhīden mezīd-i ʻināyet olunub seksen 

eşküncü alalar deyü emr olunmuş hāliyā raʻiyyet fermūde şod be-emr-i 

pādişāhi sāʼir reʻāyā gibi hukūk-ı şerʻiyyesin ve rüsūm-ı ʻörfiyyesin vireler. 

Hāssa-i Hazret-i Hüdāvendigār”27. 

 
25 BOA, Mad.d 00354, 1456 Tarihli Çorum Mufassal Defteri, s. 79-81.  
26 Mad.d, 00354, s. 105. 
27 TD nu:38, 1576 Tarihli Defter-i Mufassal-ı Liva-yı Çorum, TKGMA, v.253b: Tıpkıbasımı 
şu adla yapılmıştır: H.984 (176-1577) Tarihli ve TKG. KK. Ttd 54 Numaralı Defter-i Mufassal-



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

83 
  

Görüldüğü üzere Moğolların yemlik vergisi vermedikleri bu kayıttan 

doğrulanmış olmaktadır. Tataran-ı Moğol cemaatleri Hayvancılığın yanı sıra 

artık ekip biçme faaliyetinde de bulunan yarı göçer konumda olup, 

kanunnameden anlaşılacağı gibi eskiden orduya sefer halinde 120 eşkün/asker 

verirken 16. Yüzyılın başlarından itibaren 80 eşküncü çıkarmaktadırlar. Bu 

durum onların tıpkı Yörük ve müsellemler gibi askeri açıdan geri planda 

kalmaları ile ilgili olabilir. Bu kanunname şerhi Katar kazasındaki bütün 

cemaatlerin Moğol Tatarı olarak adlandırıldığına da bir işarettir. Burada 

Moğol tabiri tıpkı Etrak/Türk sözünde olduğu gibi onların Ögeday ve Hülagu 

devirlerinden beri Anadolu’da askeri ve siyasi hareketlerin içerisinde olan 

kadim boyları tanımlar. Timur’un beraberinde götürdüğü siyaseten iddiasını 

kaybetmiş Tatarlara nasıl ki Kara Tatar deniliyorsa, Ulu Yörük içerisindeki, 

özellikle Katar’da bulunan konar-göçerlere de aynı sebeplerden dolayı 

Tataran-ı Muğal denilmiş olmalıdır. Katar nahiyesinde Cemaat-ı Tatarân-ı 

Muğal’ın altında kaydedilen bir karye/köy bulunmaktadır. Köyün adı Karye-i 

Eğri Yurt-ı Çağatay’dır. Yani Eğri köyü Çağatay yurdudur. Bu Çağatay 

muhtemelen Moğol-Tatar beylerinden birisidir. Yine bu köyün altında 

Tataran-ı Moğol cemaatine bağlı olarak Bölük- Kuşanlu/Kutbanlu, Eğri ve 

Baytal Özü bölükleri yer almaktadır. Bu bölüklerde 263 vergi neferinin 

isimleri yazılmıştır28. Dikkati çeken bir husus da Katar Kazası’nın adının 

burada “Bölük-i Baytal Özü tâbi-i Katar-ı Muğal” şeklinde yazılmasıdır. Ulu 

Obak (diğer ismi Eski Köy) cemaati köylerinden Yenice (Taş Ağıl), Çerçi ve 

Artukşah Cemaati ve ona bağlı Eğri Bölük (diğer adıyla Artukşah-ı Küçük), 

Abacı Cemaati ve onun alt kolu olan Alaca Atlı bölükleri, Ahi Cabir bölüğü, 

Seydiler cemaati için de bağlı oldukları kaza Moğol Katarı olarak kayıtlıdır29. 

 
ı Liva-i Çorum I, II (Tıpkıbasım), Ankara 2014. 1576 tarihli defterde geçen kayıt 1530 tarihli 
TD 387 nolu tahrirde de aynen geçen bir kanunname hükmüdür; Bkz.: M. Akif Erdoğdu, “XIV.-
XVI. Yüzyıllarda Çorum” H.984 (176-1577) Tarihli ve TKG.KK. Ttd 54 Numaralı Defter-i 
Mufassal-ı Liva-i Çorum I, II (Tıpkıbasım), Ankara 2014, s. 25. 
28 TD, 38 (54), v.254b-255a; Ayrıca bkz.; Çorum Sancağı I, s. 161. Bu çalışmada Baytal Özü; 
Nail Özü olarak tarafımızca okunmuştur. 
29 TD 38 (54), v. 255b-258a. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

84 
  

Dolayısıyla bu cemaatler, adı konmasa da Tataran-ı Moğol olarak tavsif 

edilmekte ve Katar Kazası’nın kadim ve yarı göçer kesimini 

oluşturmaktadırlar. Bölük-i Arab Yüzi, Ulu Arbad Cemaati (diğer adıyla 

Camus Ağıl) de Moğol Tatarı grubundandır. Yaylu ve Okçulu köyleri Divan-

ı Arab Yüzü’ne tabi gösterilmiştir. Ancak Arab Yüzü’nün divan olarak 

adlandırılan idari bir üniteyi temsil ettiğine dair başka bir veri 

bulunmamaktadır. 

Ulu Yörük sahasında,  daha çok konar-göçerlerin yoğunlukta olduğu 

bölgelerde, yüz, bölük, divan gibi idari ünitelerin varlığına rastlarız. Örneğin 

Katar kazasında Moğol-Tatar cemaatleri içerisinde Arab Yüzü, aynı zamanda 

bölük ve divan olarak geçmektedir. Cemaate adını veren Arab, 1297 yılında 

isyan eden Gazan Han tarafından, İlhanlı komutanlarından Baltu’nun isyanını 

bastırmakla görevlendirilen Kutluğ Şah’ın kuvvetlerine katılan Samagar oğlu 

Arap30 olabilir. Katar Kazası’nda Arab Yüzü dışında Keremeddinli Yüzü, Satı 

Yüzü cemaatleri de bulunmaktadır ki bunlar, 15. Yüzyılın kayıtlarında da 

zikredilmişlerdir31. F. Sümer, Ulu Yörüklerin Ortapare, Şarkipare ve 

Yüzdepare kollarını Kazakların, Orta, Ulu ve Kiçi Cüz bölümleriyle 

benzeştirir ve Yüzdepare’nin Moğolların yüzlük teşkilatına dayanabileceğini 

belirtir. Ayrıca Anadolu’da 52 oymağa ayrılan Moğol-Tatar gruplarının her 

yüz çadırına bir yurt tahsis edildiğini vurgu yaparak Moğolların askeri 

yapısının 16. Yüzyıl sonlarına kadar varlığını devam ettirdiğini iddia eder32. 

Faruk Sümer yine, XVI. yüzyıldaki Ulu Yörük ve Dodurga (Turhal Yörükleri) 

denilen grubun bölük olarak kaydedilmesini onların kabilevî yapısından 

kaynaklandığını belirirken, bu kavramın İran’da Moğol devrinden itibaren 

 
30 F. Sümer, Anadolu’da Moğollar, s. 66-67.  
31 M. Akif Erdoğdu, “XIV-XVI. Yüzyıllarda Çorum”, s. 23. 
32 Ü. Bulduk- D. Şahbaz, “Kösedağ Savaşından Sonra Anadolu’ya Gelen Moğol-Tatar 
Oymaklarının Ulu Yörük Teşekkülleri ve Çorum’daki İzleri”,  1243 Kösedağ Savaşı, (ed. 
Abdullah Kaya), Sivas 2018, s. 382. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

85 
  

idari ve mali yöre anlamında kullanıldığını ifade etmiştir.33 Bölük, Osmanlı 

Devleti’nin ilk dönem tahrir kayıtlarında, belirli sayıda köyün bağlı 

bulunduğu, yerleşik idari düzenin parçaları olan niyabet ve divana eş değer bir 

idari üniteyi ifade etmekteydi.34 Fakat Orta Anadolu’da kullanılan bölük 

tabiri, Ordu Kazası’ndaki gibi idari bir üniteden ziyade, cemaatlerin alt 

kollarını meydana getiren birimlerin genel adı olarak kullanılmaktaydı. 

Örneğin Çoban Otağı Cemaati, Bölük-ü Günlüpare, Çobanlı ve Karaağaç 

Bölükleriyle beraber bir vergi birimini oluşturmaktaydı.35  

Tablo I: 387 Nolu Muhasebe-i Vilayet-i Karaman ve Rum Defterine 

Göre 1530’da Çorum Göçerleri36 

CEMAAT   KAZA Mad.d 354 (1456) 

Ağca Koyunlu    Budaközü  

Ali Begli    Budaközü  

Bozoklu taifesi    Budaközü  

Çiçekli    Budaközü  

Selmanlu    Budaközü  

Şam Bayadı    Budaközü  

Şarkiyan    Budaközü  

Tataran-ı Muğal    Budaközü Tataran 

Topaç Budaközü  

Ali Fakı    İskilip  

Ata Beg    İskilip  

Çavundur    İskilip  

Habil    İskilip  

 
33 F Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, s. 137; Faruk Sümer, “Bozoklu Oğuz Boylarına Dair”, 
DTCF Dergisi, Cilt XI, I. Sayıdan Ayrı Basım, TTK, Ankara, 1953, s.71. 
34 Bahaeddin Yediyıldız, Ordu Kazası Sosyal Tarihi, KBY., Ankara 1985, s. 44, 45. 
35 Üçler Bulduk, Çorum Sancağı I, s.161. 
36 Ayrıca bkz.: M.Akif Erdoğdu, Defter-i Mufassal-ı Liva-i Çorum  Tıpkıbasım II,Ankara, 
2014, s.23-24. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

86 
  

Hisar Çayı    İskilip  

Kızıl Kilise    İskilip  

Koşanlu Bölüğü   İskilip  

Ballu    Karahisar-ı Demirli Ballu/Baltulu 

Kara Keçili   Karahisar-ı Demirli  

Karahisar    Karahisar-ı Demirli  

Ulu Yörük Karahisar-ı Demirli  

Abacı   Katar Abacı 

Alagözlü    Katar  

Artuk Şah  (Ulu Şah)   Katar Artukşah 

Avdul    Katar Avdul/Abdul 

Ayan Otağı   Katar  

Çoban Otağı   Katar Çoban Otağı 

Eminlik    Katar Eminbeğ 

Hacı Bayramlu   Katar  

Hindüler   Katar  

Keremedddinlü Yüzü   Katar Keremüddin Yüzü 

Nureddinlü    Katar Nureddinlü 

Öküz Otağı/Ayağı    Katar Öküz Otağı 

Satı Yüzü    Katar Satı Yüzü 

Ulu Otak Katar Ulu Otak 

Ağaçlı Kul   Osmancık  

At Nalu     Osmancık  

Çınar    Osmancık  

Gedikli    Osmancık  

İne Begler   Osmancık  

Karaca Taş    Osmancık  

Kızıl Bük    Osmancık  

Kuyucak   Osmancık  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

87 
  

Orta   Osmancık  

Sekçi    Osmancık  

Yar Özü (Nallu) Osmancık  

Tablo II: 1576 tarihli Çorum Tahrir Defterine göre Çorum Sancağı 

Kaza, Nahiye ve Divanları  

Çorumlu Kazası 
Nahiye-i Çorumlu; Tuzcuyan Divanı, Çorumlu Divanı 
Nahiye-i Emlak Divanı; Ağca Mescid Divanı 
Serkis Divanı  
Osmancık Kazası 
Osmancık Nahiyesi 
İncesu Divanı 
Çepni Divanı 
Saz ve Sakız Divanı 
Bayır Divanı 
Mihmadselam Divanı 
Öyücek Divanı 
Pelitbükü Divanı 
İskilip Kazası 

İskilip Nahiyesi 

Fevkettarik Divanı 

TahtettarikDivanı 

Bayat Divanı 

Karabörk Divanı 

Ulu Köy Divanı 

Halka Havlı Divanı 

Koğa Divanı  

Karahisar-ı Demirli  

Divan-ı Alagöz (namı diğer Karaçay) 

Divan-ı Gazi 

Katar Kazası (13 Cemaat) 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

88 
  

Kaynakça 

TD 38, 1576 Tarihli Defter-i Mufassal-ı Liva-yı Çorum, TKGMA 

TD 54, Defter-i Mufassal-ı Liva-i Çorum, TKGM, Ankara 2014 
Mad.d 00354, 1456 Tarihli Çorum Mufassal Defteri, BAO Arşivi, 
Anonim Tevârih-i Al-i Osman (F. Giese Neşri), (haz. N. Azamat), 

İstanbul 1992. 
Bakırer, Ö., “Bizans Danişmend Selçuklu ve Beylikler Dönemlerinde 

Çorum”,  Çorum Tarihi 1990. 
Bulduk, Ü. “Çorum Sancağı I: Çorum Sancağı’nın Osmanlı İdari 

Teşkilatındaki Yeri”, OTAM Dergisi, Sayı 6, Ocak 1995, s.129-167. 
Bulduk, Ü., “ Yunus Emre Çağında Anadolu’nun Siyasal ve Sosyal 

Durumu”, DTCF Dergisi Yunus Emre Özel Sayısı, 2021, s.57-67. 
Bulduk, Ü., “Sosyal Yaşayış, Konar- Göçerlik ve Etnisite”, Uyan 

Türkiyem, II. Yörük- Türkmen Büyük Kurultayı ve Bilim Şenliği Bildirileri, 
Ankara 2008, s. 216-223.  

Bulduk,Ü.,-Şahbaz, D., “Kösedağ Savaşından Sonra Anadolu’ya 
Gelen Moğol-Tatar Oymaklarının Ulu Yörük Teşekkülleri ve Çorum’daki 
İzleri”,  1243 Kösedağ Savaşı, (ed. Abdullah Kaya), Sivas 2018, s. 377-392. 

Erdoğdu, M. Akif, “15 ve 16. Yüzyıllarda Çorum”,  TD 54, Defter-i 
Mufassal-ı Liva-i Çorum, TKGM, Ankara 2014. 

Faraqhi, S., “Fatih Döneminden Evliya Çelebi Seyahatine Kadar 
Çorum”, Çorum Tarihi 1990. 

Gökbilgin, T.,“ 15 ve 16. Asırlarda Eyalet-i Rum” Vakıflar Dergisi 
Sayı VI, İstanbul 1995, s.51-61. 

Neşri Tarihi C.II, (hz. M. Altay Köymen), Ankara 1984. 
Oruç Bey Tarihi, Hazırlayan Atsız, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2013. 
Sümer, F., “Anadolu’da Moğollar”, Selçuklu Araştırmaları Dergisi I 

(1969), Ankara 1970, s. 1-157.  
Sümer, F., “Bozok Tarihine Dair Araştırmalar”, Cumhuriyetin 50. Yılı 

Anma Kitabı, Ankara 1974, s.309-381. 
Şahbaz, D., 16. Yüzyılda Ulu Yörük Teşekkülleri (Etrak-ı Büzürg), 

TTK yay., Ankara 2020. 
Şikari’nin Karamanoğulları Tarihi, Konya 1946, (haz. Mesut 

Koman). 
Tanoğlu, A., Beşeri Nüfus  ve Yerleşme, İstanbul 1966. 
Turan, O.,  Selçuklular Zamanında Türkiye, İstanbul 1996, (4.baskı). 
Yediyıldız, B., Ordu Kazası Sosyal Tarihi, KBY., Ankara 1985.



89 
  

 

 

 

XVII. Yüzyılda Çorum Merkez Kazası’nda Nüfus ve İskân* 

 

Murat Alandağlı** 

 

Giriş 

Ülkemiz akademiyasının Osmanlı coğrafyasındaki nüfus ve yerleşme 
tarihine dair çalışmaları, Çorum örneğinde de görüldüğü üzere genellikle 
tahrir kayıtlarına dayalı XVI. yüzyıl ve devamında ise XIX. yüzyılın nüfus ve 
temettuat kayıtları çerçevesinde şekillenmiştir (Bulduk, 1992, s. 129-167; 
Bulduk 1998, s. 19-41; Kurt, 1991, s. 57-103; Öz, 1991, s. 5-19). Haliyle bir 
bölgedeki nüfus ve iskâna ait çalışmalarda XVII. ve XVIII. yüzyıl gibi devasa 
bir karanlık, ara zaman ortaya çıkmaktadır (Behar, 2000, s. 67). Bu durum 
incelenen bölgelerin uzun erimli bir çalışmaya konu olmasını 
güçleştirmektedir. Tahrir sonrası dönemde Celali karmaşası, iklim 
değişiklikleri (muhteşem iklim) ve merkez-taşra irtibatında aksaklıklar (kriz 
çağı) gibi çokça olumsuzluktan bahsedilmekte ise de bunların sonuçları henüz 
tam olarak görünür kılınamamıştır (Özel, 2004, s. 191,192; Özel, 2006, s. 224-
227; Kuru, 2017, s. 54). İklim üzerine yoğunlaşan çalışmalar, ekim ve hasat 
mevsimlerinin öncesine göre çok daha kurak geçmesinden dolayı tarımsal 
ürün verimliliğinin düştüğünü işaret etmektedir. Kıt ürün hasadı, özellikle 
Orta, Kuzey ve Güney Anadolu’da yer yer lokal veya çok geniş boyutlarda 
isyanların yaşanmasına yol açmıştır. İmparatorluk idaresinin sorunun çözümü 
bağlamındaki gayretleri sonuçsuz kalmış, kırsalda köy terkleri ve nüfus 
erimesi meydana gelmiştir (Gerste, 2017, s. 224). Amasya havalisine ait 
oldukça zengin ve renkli çalışmasında Oktay Özel, “kaçgun” veya “celâ-yı 
vatan” neticesinde kaybolan veya yeni kurulan köyler ile buralardaki “reâya 
fukârasına” dair bulgularını ortaya koymuştur (Özel, 2016). Mehmet Öz, 
Bozok Sancağı’nın 1576 yılı tahrir ve 1642 yıllı avarız kayıtlarından hareketle 
benzer sonuçlara ulaşmıştır. Onun tespitlerine göre 1576 ile 1642 yılları 
aralığını kapsayan 66 yıllık bir sürede, Rum eyaletinde nüfus,“Celali 
tahribatı, salgın hastalıklar, doğal afetler ve kıtlık” nedeniyle hane bazında 

 
* Sayın Oktay Özel ile birlikte avarız kayıtları bağlamında XVII. yüzyıl Çorum Livasını esas 
alan bir çalışma yürütülmektedir. Bu vesileyle diğer pek çok çalışmamda kıymetli fikirlerine 
başvurduğum, destek, telkin ve yönlendirmelerini aldığım kıymetli hocama teşekkürü borç 
bilirim. 
** Doç. Dr. Osmaniye Korkut Ata Üniversitesi, Tarih Bölümü, ORCID: 0000-0001-5136-4910, 
muratalandagli@osmaniye.edu.tr 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

90 
  

%75 civarında azalmıştır (Öz, 1999, s. 790-792). Benzer mahiyette bir tespit 
1574 ila 1641 yılları arasında Tokat kırsalında %67.98’lik bir nüfus azalma 
hususundaki bulgularıyla Ali Açıkel tarafından yapılmıştır (Açıkel, 2002, s. 
350,351). Dolayısıyla Rum vilayetinin Amasya, Tokat ve Bozok havalilerini 
kapsayan avarız kaynaklı çalışmalar, XVI. yüzyıla göre bölgede ciddi bir 
nüfus azalması, köy terkleri ve yeni kurulan köyler şeklinde üç önemli hususa 
temas etmektedir. Çorum’da şüphesiz Rum vilayetinin bir parçasıydı. Benzer 
sonuçlara Çorum özelinde de erişilmesi muhtemeldir. Bu bakımdan Rum 
vilayetinin kayıp halkalarından biri olarak Çorum ön plana çıkmaktadır. 
Çalışmanın esasını oluşturan mufassal icmal avarız kayıtları, bu hususta giriş 
mahiyetinde görülebilecek çalışmalara zemin hazırlamıştır. Çalışmada 
mufassal icmal özellikteki iki örnek esas alınarak, var olan XVI.-XVII. 
yüzyıllar Rum vilayeti resminin eksik parçası olarak bilinen Çorum’a ait 
parçanın şekillendirilmesi hedeflenmektedir. 

Mufassal ve İcmal Çıkmazında Avarızhane Kayıtları  

Özer Ergenç, XVII. ve XVIII. yüzyılları “yeni koşulların ortaya 
çıktığı değişim dönemi” olarak tarif etmiştir (Ergenç, 1994, s. 127)1. Bu 
değişim bir bakıma yukarıda nispeten bahsedilen kriz çağının da sona erdiğini 
göstermektedir. Nispeten sükûnet sağlanmış ve zaman geçirilmeden vergi 
tespit ve tedariki için çalışmalar başlamıştır. Cizye ve avarız vergileri ile 
iltizam ve mukataa uygulamaları bu yöndeki gayretlerin ürünüydü (Barkan, 
1993, ss. 13-19; McGowan, 1981, s. 1327-1332; Darling, 2019, s.110, 111). 
Ayrıca Klasik dönemde askerî, malî ve idarî kimi gerekliliklerle muaf sayılan 
zümre XVII. yüzyılda bir hayli azaltılmıştır (Öz-Acun, 2008, s. XXIII; 
Emecen, 1981-1982, s. 159-170). 1560’larda kurulan mevkufat dairesinin 
görevli sayısı arttırılmış avarız kayıtlarının güncelleme, defter nüshalarını 
derleme, sorunları takip etmek ve ilgililere cevap vermekle görevlendirilmiştir 
(Darling, 2019, s. 122, 124). Sultan İbrahim (1640-1648) döneminde 
imparatorluk genelinde mufassal ve icmal avarız sayımlarını içeren defterler 
hazırlanmıştır (Özel, 1999, s. 739).  

Bir bölgenin avarız kayıtlarının tutulması süreci yazıcısının tahriri 
nasıl yapacağına dair malumatı içeren ferman ile başlardı (Abacı, 2006. s. 25-
33). Köy ve mahallelerdeki neferler ödeyebilecekleri vergiye göre “tam”, 
“nısf”, “rub’, ve “sülüs” şeklinde gruplandırılmıştır. Ödenebilecek olan en 
yüksek düzeyde vergi miktarının tespiti esastı. Bu şekilde oluşturulan defterler 
kontrol edilip mühürlenerek imparatorluk merkezine gönderilirdi (Darling, 
2019, s. 126-129,133).  Mufassal avarız defterleri vergi havzasındaki tüm 
mükellefleri evli, bekâr, dul vergi yükümlüsü gerçek haneler ile iktisadî 
vaziyetlerini içermekteydi. Mufassal avarız defterlerinin bölgeden bölgeye 
farklılık gösteren bir kayıt metoduyla tutulduğu görülmektedir (Öz, 1999, s. 
787-794; Gökçe, 2006, s. 51-73; Pamuk, 2009, s. 115-143; Öztürk, 1997, s. 

 
1 Osmanlı dönemi şehir tarihi araştırmaları hususunda bz (Ergenç, 1988, s.667-683). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

91 
  

249-253; Demirci, 2005, s. 897-912). İcmaller ise mufassallardan hareketle 
oluşturulmuş ve sadece avarızhane toplamlarını içeren kaza esaslı defterlerdir 
(Özel, 1999, s. 735-743). Bu ikisinden başka Gökçe’nin çalışmalarıyla ortaya 
koyduğu üzere vergiye esas nüfusa dair bilgileri içermese de bir kazanın köy 
ve mahallelerindeki avarız hanelerini içeren mufassal-icmal olarak 
isimlendirilen başka bir çeşidi de bulunmaktadır (Gökçe, 2005, s. 80-23). 

Avarız kayıtları Osmanlı İmparatorluğu’nun XVII. Yüzyıldaki nüfus 
ve iskân meselelerinde başvurulabilecek yegâne kaynaklar olmalarına rağmen 
güvenirliği hususu tartışılmaktadır (Gümüşçü, 2016, s. 443-468). Osmanlı 
nüfusu bağlamındaki çalışmalar avarız kayıtlarını iki farklı bakış açısıyla 
incelemektedir. Bunlardan ilki, döneme ait kayıtlar olması, yani alternatifsiz 
olmaları hasebiyle dikkate alınması diğeri ise böyle olmasına rağmen 
formasyonu nedeniyle temkinli yaklaşılması gerektiği üzerinde yoğunlaşır. 
Nitekim hane kavramı bakımından her ne kadar bir ev, arsa, dükkân veya 
tarlanın varlığı önemli bir kıstas ise de mükelleflerin tespitinde sarih ibareler 
bulunmamaktaydı. Bu nedenle genel olarak bir “evi” tarif ve tanımlayan hane 
kavramı, avarız vergisi dâhilinde ele alındığında “3, 5, 7, 10 ve 15” hatta bazı 
durumlarda ise daha fazla evden oluşmuş mükellef bir gurubu kapsar anlama 
gelmektedir. 1603 tarihli bir ferman, bir avarızhanesinin üç bennak ve altı 
mücerred olmak üzere toplam dokuz erkekten müteşekkil olduğunu işaret 
etmektedir (Akdağ, 2019, s. 54). Ancak yukarıda da belirtildiği üzere kayıtları 
bölgeden bölgeye farklılık gösteren avarızların hane sayılarının teşkilinde de 
farklılıkların olması muhtemeledir. Haliyle gerçekte mufassal veya icmal 
avarız defterlerindeki hanelerin kaç gerçek hane oldukları, haneyi ve 
avarızhane ünitesini oluşturan kişi sayısının kaç olduğunu tespit etmek 
güçleşmektedir (Özdemir, 1993, s. 1605).  

Tahrir defterlerindeki hane ve yaklaşık nüfus belirlemeleri hakkında 
epeyce bir uğraş sergilenmiştir. Ancak buna rağmen kayıtların tutulduğu 
dönemdeki gerçek nüfusun asla tespit edilemeyeceği, sadece yaklaşık 
mahiyette bazı rakamlara erişilebileceği vurgulanmıştır (Öz, 1990, s. 429-
440). Avarızhane noktasında ise özellikle özet/icmal türünden olanlar için 
Oktay Özel “kapalı terminoloji” ifadesi kullanarak istatistiksel hesaplamalara 
konu olamayacağının altını çizmiştir. Avarızhanenin kaç gerçek haneye denk 
geldiğini içeren mufassal defterlerde ise Rıfat Özdemir’in yaptığı gibi bir 
gayret sarf edilebilir. Özdemir, Ankara’ya ait farklı yıllara ait “avârız hânesi” 
ile “gerçek haneyi” gösteren sayıları çarparak elde ettiği sonucu beş ile 
çarpmış ve tahmini bir nüfusa erişmeyi denemiştir (Özdemir, 1993,  s. 1606; 
Demirci, 2007, s. 179-193). Bir başka yöntem Canik bölgesi üzerindeki 
çalışmasıyla Öz tarafından sergilemiştir. Tahmini nüfus hesaplamalarına 
girmeyen Öz, ortalama 11-12 hanenin bir avarızhanesini oluşturduğu 
düşüncesiyle tespit ettiği 4.158 neferin yaklaşık 351,5 avarızhanesine denk 
geldiğini belirtmiştir (Öz, 2006, s. 33). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

92 
  

XVI. yüzyıldan XVII. 
yüzyıl ortalarına kadar geçen 
dönemde Çorum merkez ve 
köylerindeki nüfusun 
değişimine dair tahminler 
verebilmek için çalışmanın 
dayanak kaynağı olan 
kayıtlardan hareketle bazı 
nüfus hesaplamalarına yer 
verilmiştir. Ancak yukarıda 
da belirtildiği üzere elde 
edilen sonuçlar kesinlikle 
kayıtların tutulduğu 
dönemdeki gerçek nüfusu 
vermeyecektir. Sadece kimi 
çıkarımlarda bulunmamıza 
yardımcı olacaktır. 

Çorum’un XVII. 
Yüzyıl Devrine Ait Önemli 
iki Defterden MAD.d.18177 
Numaralı 1644 Tarihli 
Defter 

Çalışmanın esasını oluşturan ilk defter Başbakanlık Osmanlı 
Arşivi’nin Maliyeden Müdevver Defter fonunda yer almaktadır 
(MAD.d.18177).2 Bu defterin her geçen gün yeni defter, belge türleriyle 
zenginleşen arşivin güncel defterlerinden biri olduğu düşünülmektedir. 
Arşivde “Çorum livasına tabi kaza ve köylerinden ferman gereği kadı 
tarafından tenzil olunan avarız haneleri adedini ve yekûnunu havi hane-i 
avarız defteri” şeklinde özetlenmiş defterin 22.03.1066 (M.19 Ocak 1656) 
tarihli olduğu görülmektedir. Ancak bilgi formunda defterin başlangıç 
tarihinin 29 Zilhicce 1053 (M. 9 Mart 1644) olduğu görülmektedir. O halde 
defterin 1644 yılında hazırlandığı ve 1656 yılına kadar üzerine değişik 
derkenârların düşüldüğü söylenebilir. Defterin kim tarafından, hangi maksatla 
hazırlandığı tam olarak bilinmemektedir. Fakat başlangıç yılı esas alındığında 
defterin Çorum’un da içinde bulunduğu Rum vilayeti tahririni yapan Murad 
Efendi’ye ait olabileceği akıllara gelmektedir. Nitekim Mevkufat dosya 
fonunda karşılaşılan ve Çorum Livası Tahtettarîk kazasında “merhum ve 
mağfurün’n-ileyh Ak Şemseddin kuddisü’l-allahü’l-aziz hazretleri vakfı 

 
2 Oldukça tahrif olmuş defteri elde etmem ve restorasyonunun yapılarak okunmasının bir nebze 
kolaylaştırılması hususlarındaki ilgisi ile bilime vermiş olduğu değeri, önemi ortaya koyan 
Devlet Arşivleri Genel Müdür Yardımcısı Sayın Sebahattin Bayram’a ne kadar teşekkür etsem 
azdır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

93 
  

karyeleri”ni konu edinen bir belge bu ihtimali güçlendirmektedir 
(D.MKF.96/341, 1053).3  

Avarız kayıtlarını ihtiva eden orijinal sayfaların tamamının yarısı 
kopuktur. Bu durum büyük ihtimalle nemden kaynaklanmış olmalıdır. 
Defterin 3, 5, 7 ve 31. varaklarının sol, 12. varağın ise sağ sayfası boştur. Bu 
sayfalar aslında bir kaza veya nahiyeye ait avarız kayıtlarının bittiğinin işareti 
olarak görülebilir. Fakat esas olarak defterin var olan ve avarız kayıtlarını 
içeren sayfalarında önemli sıkıntının olduğu görülmektedir. Nitekim herhangi 
bir nahiye veya kazanın mahalle isimleri ile başlayan kayıtların devamının 
sayfalarının yarısının olmayışı nedeniyle getirilememiştir. Bu durum kaza ya 
da nahiyelere ait mahalle ve köylerin tam olarak tespitini imkânsız kılmıştır. 
Ayrıca defterde köy veya mahalle kayıtlarının belirli bir düzenin de olmadığı 
anlaşılmaktadır. Karye veya mahalle kayıtları sağdan sola olacak şekilde yer 
yer 3, 4 veya 5 kayıt şeklinde yazılmıştır. Haliyle bir sayfadaki toplam köy 
veya mahalle sayısı da tespit edilememiştir. Bu tür olumsuzluklarına rağmen 
kaynak, Çorum havalisinin avarızhane kayıtlarını ihtiva eden mevcut ender 
kaynaklardan biridir. Çeşitli derkenar ve vassaleler içermesi nedeniyle işlek 
bir defter olduğu düşünülmektedir. Bazı köylerle mahallelere ait izahlar ile 
özellikle Akşemsettin ve Ebu’s-Suud Efendi evlatları ve madenciler 
şeklindeki muaf gruplara ait bilgiler yer almaktadır.  

KKd.2643 Numaralı ve 1668 Tarihli Defter 

Çalışmada kullanılan bir başka kaynak ise 1668 tarihli avarız 
defterdir. Defter sadece Çorum livasına ait değildir. Kamil Kepeci, Mevkufat 
fonunda “Sivas Eyaleti avarızhaneleri” başlığıyla yer alan defter Sivas’a 
bağlı liva ve kazaları kapsamaktadır. Başlangıç ve bitiş tarihleri belirtilmemiş 
olan defterin “Vech-i meşrûh üzere mahâllinden nakl olundu, 15 Ca. 
1079/M.21 Ekim 1668” şeklindeki nottan 1668 yılına ait olduğu 
anlaşılmaktadır (KKd.2643, s. 94). Bu defterin Murad Efendi tarafından 
hazırlanan 1644 yılı kaydından hareketle oluşturulduğu “Kazâ-i Sivas zikr-i 
Murad Efendi” şeklindeki nottan anlaşılmaktadır (KKd.2643, s.2 ). O halde 
çalışmanın esasını oluşturan her iki defter de, Murad Efendi’den sonraki 
işlemlerde kullanılmak üzere hazırlanmış özet-icmal mahiyette defterler 
olduğu düşünülebilir. Defterin 57. ila 68. sayfaları Çorum livası kayıtlarını 
ihtiva etmektedir. Çorum bu tarihte XVI. yüzyıldaki divan tarzı idari 
yapılanmanın dışında bünyesinde “Livâ-i Çorum, Kazâ-i Çorum, Kazâ-i 
Osmancık, Kazâ-i İskilip, Nahiye-i Karaberk, Nahiye-i Bayat, Nahiye-i 

 
3 “…Hazretlerinin vakfı karyeleri avârız ve divâniyeden ve tekâlif-i örfiye ve şakkadan min-
külli’l-vücûh muâf ve müsellem iken bundan akdem Murad Efendi gelüb reâyayı vilâyeti tahrîr 
eyledükde mahallinde Çukur Aluç nâm karyeye bir buçuk hane ve Dere Seki nâm karyeye bir 
buçuk hane ki cümle üç hane kayd olunub ve lâkin ol-mâhalde zahire ihdas olundu şimdiki 
halde karye-i mezbûrelerin reâyası her birimiz parakende ve perişân olub bir vechle…”. 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

94 
  

Mahkeme, Nahiye-i Fevkattarîk, Kazâ-i Katar, Kazâ-i Karahisar-ı Demirlü, 
Kazâ-i Sakız, Kazâ-i Tahtettarîk, Kazâ-i Mihmad Selâm ve Kazâ-i Saz” 
şeklinde 13 idarî birimi 
barındırmaktadır. 1644 yılı avarız 
defterine göre sayfaları tam olan 
bu defterin de ilgili sayfalarının 
yer yer silik, yırtık olduğu 
görülmektedir. Buna rağmen 
sayfalarındaki kayıtların düzeni 
bir sayfadaki kayıt sayısını yani 
köy ya da mahalle miktarını 
ortaya çıkarmayı mümkün 
kılmaktadır. Böylece sayfaların 
altlarına doğru belirsizleşen köy 
veya mahalle adları 
okunamamışsa da sayıları ve bazı 
durumda da avarızhane sayılarına 
dair bilgilere erişilmiştir. Bu 
defterin idarî birimler bakımından 
1644 yılı defteri ile benzer olmasa 
da bu idari birimlere bağlı köy 
veya mahallerin kayıt sıraları 
bakımından benzer olduğu anlaşılmıştır. Bu durum son derece önemli bir 
boşluğun doldurulmasına fırsat vermiştir. Nitekim yukarıda değinildiği üzere 
1644 yılı defterinin sayfalarının yarısı yoktur. Dolayısıyla 1644 yılı 
defterindeki bu eksiklik 1668 yılı avarız kayıtlarındaki veriler sayesinde 
büyük ölçüde giderilmiştir. Ayrıca 1668 tarihli defter nefer sayılarını içermez. 
Fakat her bir idari birimin sonuna “yekûn hane” şeklinde sahip olunan 
avarızhane sayısının toplamı verilmiştir. Böylece 1644 yılı kaydında tespit 
edilememiş bazı kaza veya nahiyelerin avarızhane sayılarına büyük oranda 
erişilebilmiştir. 1644 yılı defterine rağmen 1668 yılı defteri çok daha düzenli 
olduğundan çalışmada kullanılan tablolarda merkeze alınmıştır. Bu nedenle 
tablolarda genellikle 1668, 1644 ve 1576 şeklinde sıralı bir dizilim izlenmiştir. 

Her iki defter de mufassal-icmal türünden defterler kategorisinde yer 
almaktadır. Nitekim vergiye tabi kişilerin isim, meslek ve bazı özellikleriyle 
kaydedildiği mufassal avarız defterlerden farklı olarak mahalle veya 
köylerdeki toplam avarız-hane sayıları barındırmaktadır. Bu tür defterler bir 
bakıma mufassal avarızlardaki vergi mükelleflerinin isimlerinin çıkararak köy 
ya da mahalleye ait avarızhane sayısının hesaplanmasıyla oluşmuştur. Bu 
nedenle vergiye tabi kişiler ile geniş iktisadî yapıya dair bilgiye 
erişilememektedir. Kendi içlerindeki bazı çıkmazlara rağmen XVII. yüzyıla 
ait bu iki kaynaktan elde edilen bilgiler 1576 yılı tahriri ile karşılaştırılmıştır. 
Bu gayretin temelde iki amacı bulunmaktadır. Birincisi iskân mahallerinin 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

95 
  

kararlılığı veya kararsızlığının ortaya çıkarılmasıdır. Yani 1576 yılında var 
olduğunu bildiğimiz köy veya mahallelerden kaç tanesi 1644 ve 1668 yılı 
avarız kayıtlarında yer almış veya almamıştır. İkincisi ise demografik 
hareketliliğe dair bazı ipuçlarına erişilmesidir. Öyle ki 1576 yılı tahririndeki 
bir iskân mahallinin nefer veya hane sayısı ile 1644 ve 1668 yılındaki sayılar 
karşılaştırılarak bazı çıkarımlarda bulunulmuştur.  

Defterdeki İdari Birimlerin XVI. ve XVII. Yüzyıllardaki Yapısı 

Çorum’un XVI. yüzyıldaki idarî yapısının XVII. yüzyıldaki 
durumunun ne olduğu hususunda 1644 ve 1668 yılı avarız kayıtları önemli bir 
boşluğu doldurmaktadır. Özellikle 1668 yılı avarız defteri esas alındığında 
aşağıdaki tablo yer alan birimler ortaya çıkmaktadır. Bu tablo dâhilinde 
bakıldığında ilk olarak 1576 yılı tahririndeki pek çok idarî biriminin 1644 ve 
1668 yılı tahrirlerinde de var olduğu görülmektedir. İkinci olarak da 
Çorum’un XVII. yüzyıldaki idarî yapısını kaza, divan ve mahalleler 
bağlamında görebilme imkânı sunmaktadır. Buna göre “Çorum, Osmancık, 
İskilip, Katar ve Karahisar-ı Demirlü” kaza statüsünde “Karaberk, Bayat, 
Fevkattarîk ve Tahtettarîk” İskilip’e ve nihayet “Sakız, Saz ve Mihmad 
Selam”ın ise Osmancık kazasına bağlı divanlar olduğu anlaşılmaktadır.4 

Tablo 1: 1576 1644 ve 1668 yıllarında İdarî olarak Çorum Livası  
Sıra Yer Adı 1576 1644 1668 

1 Çorum Kaza  Mahalleler, Kaza -
Köyler, Nevahi 

Kaza  

2 Osmancık Kaza  Mahalleler, Kaza -
Köyler, Nevahi 

Kaza  

3 İskilip Kaza  Mahalleler, Kaza -
Köyler, Nevahi 

Kaza  

4 Karaberk İskilib'e Bağlı Divan   Nahiye 
5 Bayat İskilib'e Bağlı Divan   Nahiye 
6 Mahkeme  - Kaza  Nahiye 
7 Fevkattarîk İskilib'e Bağlı Divan Nahiye, İskilib'e bağlı Nahiye 
8 Katar Kaza  Kaza  Kaza  
9 Kara Hisar-ı 

Demirlü 
Kaza  Kaza  Kaza  

10 Sakız Osmancık'a Bağlı Divan   Kaza  
11 Tahtettarîk İskilib'e Bağlı Divan Kaza  Kaza  
12 Mihmad Selam Osmancık'a Bağlı Divan   Kaza  
13 Saz Osmancık'a Bağlı Divan Kaza  Kaza  
14 Hacı Hamza  - Kaza   - 

 
4 Tablo hazırlanırken 1668 yılı defterindeki idarî diziliş, sıra esas alınmıştır. Haliyle defterde 
yer almayan idarî birimlerle ilgili izaha gidilmemiştir. Bu nedenle 1576 yılında İskilip ve 
Osmancık’a bağlı diğer divanlara tabloda yer verilmemiştir. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

96 
  

1644 yılı avarızında ise Karaberk, Bayat, Sakız ve Mihmad Selam’a 
dair herhangi bir belirtmeye rastlanılamamıştır. Bu belirtmeler muhtemelen 
defterin eksik olan sayfalarında yer almaktaydı. Defterde Çorum, Osmancık 
ve İskilip gibi mahalle ve köyleri olan idari birimler için kaza ve nevahî 
ibaresinin kullanıldığı anlaşılmaktadır. Bu kazaların mahallerinden önce 
“kazâ-i …”, köylerinden önce ise “Nevâhi-i …” şeklinde belirtmeler yer 
almaktadır. Ancak esas olarak “Mahkeme, Katar, Karahisar-ı Demirlü, 
Tahtettarîk, Saz ve Hacı Hamza”nın kaza statüsünde oldukları görülmektedir.  
Fevkattarîk ise İskilib’e bağlı nahiye olarak yer almaktadır. Dolayısıyla 
1576’da divan olarak kayıtlarda yer alan İskilip ve Osmancık’a ait birimlerin 
1644 yılı defterinde nahiye ve kaza statüsünde yer aldıkları söylenebilir. 1668 
yılına gelindiğinde ise “Çorum, Osmancık, İskilip, Katar, Karahisar-ı 
Demirlü, Sakız, Tahtettarîk, Mihmad Selam ve Saz”ın kaza “Karaberk, Bayat, 
Mahkeme ve Fevkattarîk”in ise nahiye statüsünde oldukları görülmektedir. 
Böylece avarız defterlerinde yer alan idarî birimlerin 1576’da kaza ve bağlı 
divanlar, 1644 ile 1668’de ise kaza ve nahiye olarak yer aldıkları 
anlaşılmaktadır. Hacı Hamza tablodaki idarî birimler arasında dikkati 
çekmektedir. Öyle ki 1576 ve 1668 yılı kayıtlarında izine rastlanılmamasına 
rağmen 1644 yılı avarız defterinde kaza statüsündedir.  

Tahrir’den Avarız’a Merkez Çorum/Çorumlu Kazası 

Çorum Mahalleleri 

Tahrir defterleri XVI. yüzyılın “dirlik” sistemiyle ilgili olup vergiye 
esas kayıtları içermektedir. Avarız defterleri ise XVII. yüzyıla özgü “avarız” 
vergisinin tespiti ve toplanmasına dair bir uğraşın ürünüdür (Öz-Acun, 2008, 
s. XXIV). Ancak her iki kaynak türünün Osmanlı imparatorluğunun XV-
XVII. yüzyıldaki malî, idarî, askerî ve sosyal tarihi bağlamında özellikle nüfus 
ve iskân çalışmalarında ana kaynak olduğu da hakikattir.  

Mevcut Osmanlı arşiv kaynaklardan hareketle en eski Çorum 
mahallelerinin “Debbaagân, Mescid-i Alaca, Mescid-i Çöplü, Ahi Münevver, 
Ahmed Çelebi ve Mukbire/Mukbere” olduğu söylenebilir (MAD.d.345, s. 
122-129). 1456 yılı defterinin başlangıç sayfalarının eksik olmasından dolayı 
tam olarak mahalle isimleri ve nefer sayılarını belirleyemezsek de mevcut olan 
sıralı altı mahallede 395 neferin bulunduğu görülmektedir. Debbağan ve Ahi 
Münevver mahallelerinin 1456 tarihli kayıtların devamı olan 1530 ve sonrası 
tahrirlerinde izlerine rastlanılamamıştır. 1530 yılı defterinde pek çoğu 1576 
yılı tahririnde de yer alan toplam 31 Çorum Mahallesi bulunmaktadır (TTd. 
387, s. 390). Bu mahallelerden sadece Pınarbaşı sonraki, 1576 yılı, tahririnde 
yer almamaktadır. 1530 tarihli deftere dayanak olarak görülebilecek olan 
1520-21 tarihli defter de 1456 yılı defteri gibi başı eksiktir. Bu nedenle 
Çorum’un kadim mahallelerinden olduğu düşünülen Cami-i Kebir, Sağrıcı 
Mescid, Hacı Murad, Yeni Mescid, Atçı Ali ve Sancakdar vb. mahalleleri 
içermez. 1520 yılı tahririnde Acacı, Ahmed Çelebi, Melik Danişmend, 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

97 
  

Akpınar ve Çirişoğlu başta olmak üzere kayıtlı 14 mahallenin 477 nefer, 307 
hane ve 148 mücerred kaydı bulunmaktadır (TTd. 444, s. 1-6).5 1576 yılı 
tahririnde ise mahalle sayısı 48’e yükselmiştir. O halde 1530 ilâ 1576 yılı 
arasındaki 46 yıllık sürede Çorum merkez livasında 18 yeni mahallenin 
kurulduğu söylenebilir. Bu durum şüphesiz bölgedeki nüfus artışının bir 
sonucu olmalıdır. Öyle ki 1530 yılı tahririnde 1.329 olan nefer sayısı 1576 
yılında 2.982’ye yükselmiştir (TKG.KK.TTd. 54, vr.7/b-20/b). Çalışma 
genelinde idari birimlerin XV. ve XVI. yüzyıldaki iskân ve nüfuslarına dair 
kısa bir izah yapıldıktan sonra esas olarak 1576 ila 1644 ve 1668 yılı avarız 
verilerinin kıyaslanması yoluna gidilmiştir. Bu nedenle hazırlanan tablolarda 
sadece avarız defterlerinde yer alan köyler ile bunların 1576 yılı tahririnde 
bulunanları yer almaktadır. Yukarıda izah edildiği üzere 1644 yılı defterinin 
eksik olması nedeniyle çalışma genelinde 1668 yılı defteri esas alınarak 
tablolar oluşturulmuştur.  

Tablo 2: Çorum Mahalleleri (1576-1668) 

Sıra Mahalle KKd.2643, 1668 MAD.d.18177, 
1644 

TKG.KK.TTd.54,1576 

Hane Rub' Nısf Nefer  Hane Rub' Nef. Müz. Müc. 

1 Camii Kebir 1     11 1   107 59 46 
2 Hacı Yusuf 1     12 1   122 121 1 
3 Çiriş 1     10 1   25 11 14 
4 Yavru Turna 1,5     17 1,5   58 37 20 
5 Gülabi Bey 1 1   14 1   34 27 7 
6 Hacı Bayram Sencağı/ 

Sincağ ma'a Bazarlı 
1 1   14 1   55 26 29 

7 Hacı Nasrullah 1     10 1   65 32 33 
8 Kara Keçilü     1 5 0,5         
9 Kubbeli 1,5 1   21 1,5         
10 Hacı Naki/Baki 1,5     19 1,5         
11 Burhan Kethüda 3 1   33 3 1 129 91 38 
12 Hacı Geyvan/Kivan   3   8 0,5         
13 Atçı Ali-yi Ulyâ 1,5     19 1,5         
14 Hacı Kemal ma'a Sabuncu 1,5     16 1,5         
15 Sağrıcı       12 1   128 80 46 
16 Medrese 2     25 2   65 36 29 
17 Narlı/Barlı Oğlu 1,5     16 1,5         
18 Şarkiyân-ı Arab   1   3   1       
19 Boran       12 1         
20 Karaman Çavuş 1,5     17 1,5         
21 Çöplü 1,5     16 1,5   55 22 33 
22 Hacı Davud     1 6 0,5         
23 Sofulu/Sofular 1     10 1   53 31 22 
24 Azab Ahmed 1,5     19 1,5   27 19 8 
25 Atcı Ali Bey 1     10 1   82 40 41 
26 Hacı İshak 1 1   15 1 1       

 
5 Defterin ilk sayfasında H.927/1520-21 tarihli olduğu not edilmiştir.  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

98 
  

27 Sinanlı? 1                 
28 Avcı/Evci     1       74 38 36 
29 Ümid Halife 1           73 37 35 
30 Fatma Bacı? 1,5                 
31 Sancakdar   3         50 26 23 
32 Şeyhlü 1                 
33 Çepni 1                 
34 Şeyh Eyyüb 2 1         123 92 31 
35 Çakır ma'a Divane 2                 
36 Bazar 1                 
37 Ak Pınar 1,5           99 45 46 
38 Kunduzhan 1           62 34 28 
39 İsa Halife 2                 
40 Nureddin 1                 
41 Depecik 1                 
42 Emir Ahmed   3               
43 Kahveci 1                 
TOPLAM 45,5 16 3 370 31 3 1486 904 566 

Tablo 2 tetkik edildiğinde 1668 yılı mahallelerin yarısının 1644 yılı 
avarız defterinde de yer aldığı görülmektedir. Fakat “Sinanlı?, Avcı/Evci, 
Ümid Halife, Fatma Bacı? Sancakdar, Şeyhlü, Çepni, Şeyh Eyyüb, Çakır ma’a 
Divane, Bazar, Ak Pınar, Kunduzhan, İsa Halife, Nureddin, Depecik, Emir 
Ahmed ve Kahveci” mahallelerinin 1644 yılı defterinde yer almadıkları 
anlaşılmaktadır. Bu mahallelerin bir kısmının 1644 yılı defterinin yarısından 
itibaren okunamıyor olmasından kaynaklı olarak tespit edilemediğini 
belirtmek gerekmektedir. Defterdeki kayıt şekli esas alınır ise 16 mahalle 
adından sadece iki tanesi okunabilecek durumdadır. Haliyle tespiti 
yapılamamış 14 mahallenin silinmiş olan kısımda yer alma olasılığı yüksektir 
(MAD.d. 18177, s. 18,19). Oluşan bu çıkmaz nedeniyle Çorum mahallelerinin 
1644 yılından 1668 yılına kadar geçen süredeki değişimleri net bir şekilde 
ortaya konulamamıştır. Yine de elde edilen verilerin değerlendirilmesi 
gerektiğinden 1668 yılı avarız defterinde 43 ve 1644 yılı defterinde ise 26 
mahalle ismi tespit edilebilmiştir. 1668 yılı avarızında bu mahalleler için 45,5 
hane, 16 rub’ ve 6 nısf olacak şekilde yaklaşık 52,5 avarızhanesi 
oluşturulmuştur. 1644 yılı defterinde ise 370 nefere karşılık 31 hane ve 3 rub’ 
şeklinde bir sonuç elde edilmiştir. 1644 yılı defteri 1668 yılı defterinden farklı 
olarak nefer ve hane sayılarını içermektedir. Bu durumda bir avarızhanesinin 
yaklaşık olarak kaç neferden oluştuğunu tespit etmek mümkün olabilmektedir. 
Öyle ki bu tarihe ait veriler esas alındığında 10 ila 14 arasında değişen nefer 
sayılarının bir avarızhane olarak kaydedildiği anlaşılmaktadır (MAD.d. 
18177, s. 18,19).6 Tablo 2’de 1668 ve 1644 yılında tespiti yapılmış mahalleler 
ele alındığında hane sayılarının hemen hemen aynı olduğu söylenebilir. Fakat 
1644 yılı defterine göre 1668 yılı defterinin çok daha fazla rub’ ve nısf hane 

 
6 Gülabi Bey Mahallesi neferi 14’tür ve 1 avarızhane kaydı bulunmaktadır. Sofular Mahallesi 
nefer sayısı 10 olup 1 avarızhane kaydı vardır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

99 
  

kaydı içerdiği görülmektedir. Bu durum vergi hanesindeki artışın veya tahrir 
emininin bilinçli olarak arttırmasının bir sonucu olabilir. Nitekim “Gülabi Bey 
ve Hacı Bayram Sencağı/Sincağı ma’a Bazarlı” mahallelerinin 1644 yılında 
1 hane olan avarızhaneleri 1668 yılında 1 hane ve rub’ olacak şekilde 
değişmiştir.  

Buraya kadar olan kısımda bir bakıma Çorum mahallelerinin 
incelediğimiz avarız kayıtların tespit edilenlerinin karşılaştırılması amaç 
edinmiştir. Fakat acaba avarız kayıtlarında yer alan veya tespiti yapılmış 
mahallelerin XVI. yüzyıl sonlarında kayda alınmış tahrirlerdeki durumu 
nasıldı şeklinde bir soru ortaya çıkmıştır? Bu soruya cevap olması bağlamında 
tabloda yer alan mahallelerin 1576 yılı Çorum tahrir defterinde tespiti uğraşına 
gidilmiştir. Bu defterde Çorum’un 48 mahallesinde 1.719 hane ve 2.982 nefer 
kaydının bulunduğu görülmüştür. 1576 yılı tahririnde yer alan 48 mahalleden 
20’sine 1644 ve 1668 yılı tahrirlerinde de tesadüf edilmiştir. Tesadüf edilen 
bu 20 mahallenin 1576 yılı tahririnde 904’ü müzevvec ve 566’sı mücerred 
olmak üzere toplam 1.486 neferi bulunmaktadır. Bu rakam yukarıda 
belirtildiği üzere 1576 yılı toplam nefer sayısının yarısı oranındadır. Takibi ve 
tespiti yapılabilen bu mahallelerde başka bir şekilde sonradan kurulduğu 
düşünülen mahalleler de bulunmaktadır. Avarız defterlerinde bulunan ve 
“Karakeçili, Kubbeli, Hacı Naki/Baki, Hacı Geyvan, Hacı Kemal ma’a 
Sabuncu, Narlıoğlu/Yarlıoğlu, Şarkiyân-ı Arab, Boran, Karaman Çavuş, Hacı 
Davud, Hacı İshak ve Atçı Ali-i Ulya, Fatma Bacı?, Şeyhlü, Çepni, Çakır ma’a 
Divane, Bazar, İsa Halife, Nureddin, Depecik, Emir Ahmed ve Kahveci” 
şeklinde sıralanabilecek olan mahallelerin 1576 ile 1668 yılı aralığında 
kuruldukları düşünülebilir. Elbette konumları itibariyle yerlerini tam olarak 
belirlemek zor ise de tabloda yer alan “Çöplü (Köseoğlu, 1939, s.448), 
Kunduzlar (Köseoğlu, 1939, s. 400-402), Karakeçili, Çepni, Gülabi Bey 
(Dağlıoğlu, 1938, s. 67-75) ve Yavru Turna” isimli mahallelerin günümüzde 
hala Çorum’un mahalleleri arasında yer aldığı görülmektedir.7 Bu durum 
iskân mahalli veya adı noktasındaki tarihsel zenginliğin bir sonucu olarak 
görülebilir. Nitekim bu mahallelerin tarihsel derinliği, XV. yüzyıla kadar 
uzanmaktadır.  

Çorum Köyleri 

Mevcut tahrir kayıtları esas alındığında Çorum’un 1456 yılında 70, 
1480-81’de 67, 1520’de 121, 1530’da 688 ve 1576 yılında ise 136 köy kaydı 
tespit edilmiştir (MAD.d. 345, s. 134-202; TTd. 15, s. 18,34,186,191,217, 
243; TTd. 387, s. 391-398; KK.TTd. 54, vr. 20/b-71/b). 1456 yılında mezra 
olmasına rağmen sonraki 1480-81 ve özellikle de 1530 yılı tahrirlerinde köy 

 
7 https://mobilharita.corum.bel.tr/ (Erişim Tarihi: 06.08.2022). 
8 1520 ile 1530 yılı kayıtları arasındaki düşüşün nedeni defterlerin kayıt mantığından 
kaynaklanmaktadır. 1520 yılı defteri mufassal tahrir, 1530 yılı defteri ise mufassal-icmal 
defterdir. Bu nedenle mahalle ve köy, nefer ve hasıl miktarlarında düşüşler görülmektedir. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

100 
  

statüsü kazanmış örneklere de erişilmiştir. Nitekim “Kınık, Çanşa/Çakşa, 
Çay, Büğdüz, Sağun Şah, Çiftlik-i Ürkü, Kulacık, Dere köy ve Söğüt Pınarı” 
bu tür örneklerdendir. Ayrıca 1456 yılında Büget Köyüne bağlı olan Turgut 
mezrasının “harabe” olduğu anlaşılmaktadır. 1456 yılı tahririnde Çorum köy 
ve mezraların özellikle merkez (Çorumlu) ve Çat nahiyeleri ile Beydilli, 
İnalözü ve Tuzcular Divanlarına bağlı oldukları anlaşılmaktadır. 1480-81 yılı 
defter Çorum merkez ile bağlı kazalarındaki malikâne divâni hisseleri ile 
tımarlarına dair bilgileri barındırmaktadır. Bu bakımdan XV. yüzyılda 
Çorum’un bu hisse veya tımarlarına bağlı iskân mahallerinin isimlerini 
buradan tespit etmek mümkündür (TTd. 15, s. 18,34,186,191,217 ve 243). 
1520 yılı tahririnde bulunan 121 köyün Çorumlu, Emlak, Serkis ve Tuzcuyan 
Divanlarına bağlı oldukları görülmektedir. 

Çorum köylerindeki nefer sayısı 1456 yılında 1.242, , 1520’de 3.324, 
1530’da 1.901 ve 1576’da ise 6.588 olarak hesaplanmıştır. Benzer şekilde 
1456’da 90 olan mücerred sayısı, 1520’de 1.073’e ve 1576’da ise 2.915’e 
yükselmiştir (TTd. 444, 1556, s. 8-66). Nefer ve mücerred bağlamında 1480-
81 yılı tahririnde bu şekilde bir tespit yapılamamaktadır. Sadece Çorum’un 
52.996 akçelik bir divânî hissesinin bulunduğu anlaşılmaktadır (TTd. 15, s. 
187). Bu tespitler çerçevesinde 1520’den 1576 yılına gelindiğinde köy 
sayısındaki ciddi artışa bağlı olarak Çorum köylerindeki nefer ve mücerred 
sayılarının neredeyse iki katı oranında bir artışın yaşandığı görülmektedir 
(TKG.KK.TTd. 54, vr.20/b-71/b). 1576 yılı tahririnde 1530 yılında var olan 
11 köy tespit edilememiştir. Bu köylere ne olduğunu tam olarak bilinmese de 
Anbar köyü örneğinden hareketle bir yaklaşım sergilemek mümkündür. Öyle 
ki 1480 ve 1530 yılı tahrirlerinde yer alan Anbar köyü kaydına 1576 yılı 
tahririnde tesadüf edilememiştir. 1530 yılı tahririne göre 60 nefer ve 16 
mücerred kaydı bulunan Anbar köyünün bilinmeyen bir nedenle dağılmış 
olabileceği düşünülebilir. Öyle ki 1576 yılı tahririnde köy reayasından pek çok 
kişinin değişik köylerde zemin sahibi olduğu görülmektedir. Örneğin Üyük 
köyündeki 24 kilelik zemine sahip dört reaya için “Karye-i Anbar köyü 
re’ayasındandır” şeklinde bir not düşülmüştür. Aynı şekilde Ağaç köyündeki 
zeminlerden 17 tanesi Anbar köyü reayasına aittir (TKG.KK.TTd. 54, 
vr.103/b ve 144/b). 

Tablo 3: Çorum Köyleri (1576-1668) 
Sıra Köy  KKd.2643, 1668 MAD.d.18177, 1644 TKG.KK.TTd.54, 

1576 
Hane Rub Nısf Nefer Hane Rub' Nefer Mücerred 

1 Akviran 
  1 4 0,5  15 9 

2 Çanakcılu ma'a İl-
Gazi 1 1  14 1 1 35 15 

3 Hızır Bey Saray 1   11 1  107 48 
4 Karapınar 1   10 1  85 42 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

101 
  

5 Yakub Alp 
  1 4 0,5  18 5 

6 Bükse 
  1 7 0,5    

7 Kavşud 
  1 6 0,5  48 25 

8 Çiftlik 
  1 7 0,5  17  

9 Abdal Ata 
(Yakacık) 1,5   19 1,5    

10 Horasan Divanı 
 1  2  1 58 29 

11 Şeyh Hamza? 
 3       

12 Ilıca Çayır? 1        
13 Ezil (Ecil nam-ı 

diğer Ezil) 1 1  15 1 1 117 46 
14 Çorum Viranı 

 3     73 36 
15 Ilıca ma'a Çiftlik 

  1    25 12 
16 Ferzend 1 1  3  1 126 54 
17 Elemin 1        
18 Üyük 

 3     26 13 
19 Kuru Çay 1      66 32 
20 Ahi Yusuf 1        
21 Güher Sülek 

  1    71 30 
22 Yaydiğin 1,5      128 62 
23 Bildiği/Bildiki?   1      
24 Kuş Viran   1    8  
25 Sadreddin   1    26 13 
26 Sarvanşah   1    28 13 
27 Karaca 1 1       
28 Eslemes    3  1 67 37 
29 Aksak Şeyh 1   10 1  39 9 
30 Kara Ağaç   1 6 0,5  42 15 
31 Çukur Viran   1 7 0,5  20 8 
32 Kara Hacı   1 6 0,5    
33 İskece/Eskece  3  8  3   
34 Bolozlar/Bulurlar 

Divanı  1  3  1   
35 Hacı Beğ  3  8  3   
36 Taş Pınar 1   10 1  53 25 
37 Çalıca  3  8  3 26 9 
38 Sarta 1 1  14 1 1 70 34 
39 Mağara/Mağna 1   13 1  71 37 
40 Ağca Kaya  3  8  3 84 37 
41 Ağça Kilise 1   11 1  46 15 
42 Kara Hisar 2 1  26 2 1 92 45 
43 Ayvalu 1 1  14 1 1   
44 Sarı Hasan   1 15 1 1 67 38 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

102 
  

45 Delüler 1 1  14 1 1 76 28 
46 Yörüklü/Yürekli 1   12 1    
47 Alayund 1        
48 Paşa 1      95 43 
49 Şeyh Musa nam-ı 

diğer Eskice?   1 7 0,5  11 4 
50 Harmancık   1 11 1  40 14 
51 Çalış?   1      
52 Kulacık  1       
53 Çapağlıca?  1       
54 Çalı   1      
55 Salhun Paşa   1    35 13 
56 Kırağcı?   1      
57 Okunamadı   1      
58 Okunamadı 1 1       
59 İlyas(Ayas) ma'a 

Çatak  1       
60 Hamamlı Çay 1        
61 Bataklı/Yanaklı  3       
62 Viran ma'a … 1        
63 Sarı Bey   1    65 34 
64 Türkman Divanı 1   11 1    
65 Hamdi 1,5   17 1,5    
66 Çakır Divanı 1   10 1  19 8 
67 Ovacık 1 1  15 1 1   
68 Ahmed Şıhna ma'a 

Kadı Divanı 1   12 1  27 10 
69 Boranlar/Tozanlar  3  8  3   
70 Büğdüz 1   12 1  33 14 
71 Kılıç Viran   1 4 0,5  30 18 
72 Ulu Pınar Divanı   1 4 0,5  85 42 
73 Boz Boğa   1 5 0,5  65 32 
74 Kara Bürcek nâm-ı 

diğer Anbar 
Divanesi  3  8  3 116 41 

75 Börekçi   1 4 0,5    
76 Tanrı Vermiş   1 4 0,5  63 29 
77 Hacı Paşa   1 5 0,5    
78 Kızıl Geçüd ma'a 

Hatab   1 4 0,5  63 34 
79 Bayat   1 5 0,5  91 41 
80 Kızıl ma'a İsmail  1  2  1 33 12 
81 Yazu Çiftlik  1    1   
82 Arablar      1 13 7  

         
Toplam 34,5 47 31 446 32,5 33 2.843 1.271 

1668 yılı avarız defterinde Çorum merkez livasına ait 82 köy tespit 
edilmiştir. Bu köylerin 34,5 hane, 47 rub’ ve 31 nısf olmak üzere yaklaşık 61,5 
avarızhanesi bulunmaktadır. 1644 yılı defteri eksik olduğundan tam olarak 
avarızhane sayısına ulaşmak güçtür. Bu nedenle sadece 50 köy tespit 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

103 
  

edilebilmiştir. Bu köylerden 446 nefere karşılık 32,5 hane ve 33 rub’ hane 
olmak üzere yaklaşık 40,5 avarızhanesi vardır. Bu rakamlara göre 1644 
yılında Çorum köylerinde ortalama avarızhanenin 13,14 neferden oluştuğu 
söylenebilir. Ancak 1644 yılında ait elde edilen sonuçların tam olmadığı 
muhakkaktır. Nitekim 1668 yılı avarız defterinde bulunan ve 1644 yılı 
defterinde yer almayan köyler “Şeyh Hamza, Ilıca Çayır, Elemin, Üyük, Kuru 
Çay, Ahi Yusuf, Ayvalı, Yaydiğin, Güher Sülek, Karaca, Aksak Şeyh, Alayund, 
Paşa, Kulacık, Çağağlıca, Çalı, Salhun Paşa, Kırağcı, İlyas ma’a Çatak, 
Hamamlı Çay, Bataklı/Yataklı, Viran ma’a…” şeklinde sıralanabilir. Bu 
durum köylerin bir iskân mahalli olarak yok olmaları veya başka bir idarî 
birime dâhil olmalarından çok, daha önce de belirtildiği üzere incelenen 
defterin sayfalarının eksik olmasından kaynaklanmaktadır.  

Yukarıda tartışıldığı üzere avarız ve tahrir kayıtlarındaki hane ve 
neferleri aynı mahiyette görerek değerlendirmek oldukça güçtür. Ancak yine 
de demografik açıdan rakamsal bir karşılaştırma yapılabilir. Bu nazarla 
bakıldığında avarız kayıtları Çorum köylerinde XVI. yüzyıl sonrasında ciddi 
bir demografik erimenin yaşandığına dair izler taşımaktadır. Tablo 3’te de 
görüldüğü üzere köylerin pek çoğu henüz bir avarızhanesi oluşturacak 
kudrette değildir. 1576 yılı tahririnde müstakil bir köy olarak yer alan Hatab 
Deresi, 1668 yılı avarız kaydında Kızılgeçüd köyü ile birlikte yazılmış ve her 
iki köy ancak 4 nefer ile 0,5 avarızhanesi oluşturulabilmiştir (TKG.KK.TTd. 
54, vr. 60/b).9 Yine Arablar ve Yazuçiftlik köyleri üzerine “harap” yazılmış 
olmasına rağmen rub’ kudretinde avarızhane kaydı düşülmüştür. Harap 
olmasına rağmen neden bu tür köylere avarızhane kaydı yazılmıştır? Bu 
şekildeki kaydın iki nedeni olabilir. İlki ileride birileri gelir de harap olan köyü 
şenlendirirse verecekleri vergi miktarı kayıtlı olsun şeklindeki düşüncedir. 
İkincisi ise Yazuçiftlik köyü örneğinde tesadüf edilen uygulama olabilir. Zira 
bu köy kaydında “tasarruf edenlerde” şeklinde bir derkenar yer almaktadır. 
Haliyle Yazıçiftlik köyü arazisinin başka köy, köyler reayasınca ekilip 
biçildiği anlaşılmaktadır. Dolayısıyla imparatorluk idaresi bir şekilde reayası 
terk-i diyar etmiş köylerin yanında yöresinde bulunan başka köyler reayasınca 
işletilen arazilerini de avarıza esas kaynak olarak görmüştür (MAD.d. 18177, 
s. 21). Hakikatte nelerin yaşandığını ve yaşananların nüfus ile iskân üzerindeki 
etkisini tam olarak görmek, bilmek mümkün değilse de 1456’dan 1668 yılına 
kadar Çorum’un “Akça Kaya, Akça Kilise, Aksak Şeyh, Bayat, Çalıca, Çiftlik, 
Harmancık, Kara Ağaç, Kavşut, Kılıç Viran, Maza, Taş Pınar, Ulu Pınar” 
şeklinde sıralanabilecek olan köylerinin varlıklarını devam ettirdikleri 
söylenebilir. Dolayısıyla sıralanan bu köylerin Çorum’un iskân kararlılığına 
sahip köyler oldukları anlaşılmaktadır. Diğer taraftan 1576 yılından sonra 
Çorum kırsalında “Bükse, Şeyh Hamza?, Ilıcaçayır?, Ahi Yusuf, 
Bildiği/Bildiki?, Karaca, Kara Hacı, İskece/Eskece, Bolozlar/Bulurlar 
Divanı, Hacı Bek/Beğ, Ayvalu, Yörüklü/Yürekli, Alayund, Çalış?, Kulacık, 

 
9 1576 yılı tahririnde Hatib köyünün 101 nefer ve 54 mücerred kaydı bulunmaktadır.  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

104 
  

Çapağlıca?, Çalı, Kırağcı?, Okunamadı, Okunamadı, İlyas (Ayas?) ma'a 
Çatak, Hamamlı Çay, Bataklı/Yanaklı, Viran ma'a …, Türkman Divanı, 
Hamdi, Ovacık, Boranlar/Tozanlar, Hacı Paşa ve Yazu Çiftlik” gibi kimi 
köylerin kurulduğu görülmektedir. Bu durumda adı geçen köylerin 1576’dan 
1668 yılına kadar devam eden sürede kurulmuş oldukları düşünülebilir. 

1576 yılı tahririne göre Çorum livâsı köylerinin malikane hisseleri 
genellikle “Medrese-i Çorumlu, İmaret-i Mehmed Paşa, Evlad-ı 
Abdülvehhab, Beyler Çelebi, Mescid-i Mukbil Subaşı, Abdal Ata Zaviyesi, 
Ebna-i Hamdi Bey, Mescid-i Eşref, Mevlevihane der-Amasiyye, Şehdane 
Hatun, Hacı Bey Zaviyesi, İnam Çelebi Zaviyesi, Hasan Balım, Camii 
Çorumlu ve Evlad-ı Arif Çelebi” vakıflarına ayrılmıştır (TKG.KK.TTd. 54,vr. 
29/a; 33/a-b, 39/a, 57/a, 38/b-39/a, 55/b-56/a; 48/b; 59/a-b, 20/b, 68/b-69/a, 
53/a-b; 25/b, 23/a; 47/b-48/a, 63/a-b, 46/a; 50/a-b; 29/b-30/a; 26/a; 53/a; 52/b; 
59/b-60/a; 21/a; 50/a-b; 103/b ve 144). Bu vakıf belirtmeleri önemlidir. Çünkü 
avarız kayıtlarında vakıf akarı olan pek çok köyün de avarıza bağlandığı 
anlaşılmaktadır. 

Hane ve nefer ile avarızhane sayıları üzerinde yürütülen Çorum 
merkez mahalle ve köylerinin nüfus ve iskânına dair izahı nüfus bağlamında 
ele almak mümkün müdür? Daha önce de ifade edildiği üzere buradaki 
rakamlar sadece bir tahmin mahiyetindedir. Asla kayıtların tutulduğu 
dönemdeki gerçek hane ve nüfusları ortaya koymaz, tahmini sonuçlara 
erişilmesine fırsat sunar. Bu bağlamda 1576 yılı tahmini nüfus 
hesaplamalarında, defterdeki kayıtların hane yerine nefer odaklı olmasından 
dolayı, (Nefer x 3) formülü kullanılmıştır (Öz, 1999, s. 62,63). Buna göre 1576 
yılında 2.982 neferi bulunan Çorum mahallelerinin tahmini olarak 8.946 
şeklinde bir nüfusunun olduğu belirtilebilir. Aynı yılda 6.627 neferi bulunan 
Çorum köylerinin nüfusu ise yine tahmini olarak 19.881 olarak hesaplanabilir.  

Tablo 4: Çorum Mahalleleri (sayısı, nefer ve avarızhane ile tahmini 
nüfusu) 

Tarih Mahalle Sayısı Nefer Avarızhane Tahmini Nüfus Not 
1456 6 395   1.185 Defter eksiktir. 
1480-
81         

Defterin kayıt 
maksadı başkadır.  

1520  14  477   1.431  Defter eksiktir. 
1530 31 1.329   3.987  
1576 48 2.982   8.946   
1644 26 370 32 2.080   
1688 43   52,5 3.413   

Tahrir Hesaplamalarında (Nefer x 5) 
Avarızhane hesaplamalarında  (hane x ortalama nefer x 5) Ortalama nefer sayısı (13) 

Turan Gökçe, avarızhanelerin nüfus olarak hesaplanması üzerinde 
Gümülcine üzerindeki çalışmasında her bir neferi gerçek hane olarak görüp 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

105 
  

(Nefer x 5) formülüyle bölgenin tahmini nüfusuna erişmeyi denemiştir 
(Gökçe, 2005, s. 89). Onun bu yaklaşımını dikkate alarak Çorum havalisinde 
ortalama bir avarızhanesinin “13 nefer”den müteşekkil olduğu tespitinden 
hareketle mahalle ve köylerin toplam avarızhane sayılarının “önce 13 ve 
akabinde de 5 ile çarpılması” sonucu tahmini bir nüfusa erişilmesi 
hedeflenmiştir. Bu nedenle (hane x ortalama nefer x 5) formülü kullanılmıştır. 
Bu hesaplamaya göre Çorum’un 1644 yılındaki 26 mahallesinin toplam 32 
avarızhanesi tahmini olarak 2.080 nüfusa maliktir. Aynı yılda 40,5 
avarızhanesi bulunan Çorum’un 50 köyünün ise tahmini olarak 2.633 nüfusu 
bulunmaktadır. 1668 yılı avarızında ise Çorum’un 43 mahallesinin 52,5 
avarızhanesi ve tahmini olarak 3.413 nüfusu bulunmaktadır. Yine aynı yıldaki 
82 köyünün 61,5 avarızhanesinin ise tahmini olarak 3.998 nüfusu tespit 
edilmiştir. Bu tahmini hesaplamalara göre ilk olarak Çorum mahallerinin 
1576’dan 1668 yılına kadar sayısı fazla değişmemiş ise de nüfusunda 1/3 
oranında bir azalmanın olduğu söylenebilir. İkinci olarak da mahallelerinin 
aksine köy sayısının hemen hemen 1/3 oranında azaldığı anlaşılmaktadır. Bu 
durumun Çorum kırsalındaki nüfusa yansıması ortaya koymaktadır. Nitekim 
1576’da tahmini olarak 19.881 olan Çorum köyleri tahmini nüfusu 1668 
yılında 3.998 olarak hesaplanmıştır. Buna sonuca göre Çorum kırsalının 1668 
yılı tahmini nüfusu, 1576 yılının nüfusunun ¼’üne denk gelmektedir.  

Tablo 5: Çorum Köyleri 1456-1688 

Tarih Köy Sayısı Hane Nefer Avarızhane Tahmini Nüfus 
1456 70   1242   3.726 
1480-81 67    -      
1530 68   1901   5.703 
1520 121   3324   9972 
1576 136   8588   25.764 
1644 50   446 40,5 2.633 
1688 82     61,5 3.998 

Tahrir Hesaplamalarında (Neferx5) 
Avarızhane hesaplamalarında  (hane x ortalama nefer x 5) Ortalama 

nefer sayısı (13) 

1668 yılı defteri özellikle avarızhane toplamına dair bilgiler 
barındırmaktadır. Fakat bu defterde özellikle Çorum kazası örneğinde olduğu 
gibi yekûn avarızhane hesaplamalarında mahalle ve köy ayrımına 
gidilememektedir. Öyle ki Çorum mahalle ve köylerinin avarızhane sayısı 
“yekûn hane 113,5 ve 1 rub’ ” şeklinde belirtilmiştir (MAD.d. 18177, s. 21). 
Haliyle köy ve mahallelerin ayrı olarak toplam avarızhane sayılarını tespit 
etmek güçleşmiştir. Ancak hesaplamalarımıza göre bu rakamın 52,5’i 
mahallelere 61,5’i ise köylere aittir. Bu durum XVI. yüzyıl sonlarında oluşan 
yeni durum ve şartların çevreden merkeze doğru bir yönelişe yol açtığını 
göstermektedir. Kırsaldaki yerleşim yeri sayısı çok daha fazla olmasına 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

106 
  

rağmen avarızhane sayısı mahallelerde bulunandan sadece 10- 11 kadar 
fazladır. Toplam avarızhane sayısından hareketle Çorum mahalle ve 
köylerinin 1668 yılında tahmini olarak 7.378 nüfusa sahip olduğu 
düşünülebilir. 1576 yılı tahririndeki Çorum mahalle ve köylerine ait tahmini 
nüfus olan 28.827’nin bu rakam ile kıyaslanması, nüfusun geçen zamanda ¾ 
oranında azaldığı yönünde, yukarıdaki çıkarımlarımızın nispeten doğru 
olduğunu ortaya koymaktadır.  

Sonuç 

Çalışmaya konu defterler Rum vilayeti avarızhane tahririne memur 
edilen Murad Efendi defterinden hazırlanmış özet-icmal mahiyetindeki 
defterleridir. Çorum mahalle ve köylerinde avarıza tabi nefer ve muaflara dair 
bilgileri içermektedir. Harabe köylerin şenlenmesi ihtimali dâhilinde rub’ 
hane olarak kaydedildiği anlaşılmaktadır. Çorum kırsalında reayası terk-i 
diyar etmiş köyler ile bu köylerin arazisini ziraat edenlere ait bilgileri 
barındırmaktadır. 1530’da 31 olan Çorum mahallelerinin sayısı 1576 yılında 
48’e yükselmiştir.  1668 yılına gelindiğinde ise mahalle sayısı 43’e düşmüştür. 
Bu mahallelerin 20 tanesinin 1576 yılında var olan mahalleler oldukları 
anlaşılmaktadır.  

1456’da 70 olan Çorum merkez nahiyesi köylerinin sayısı 1480’de 67, 
1520’de 121 ve 1576 yılında ise 136’ya yükselmiştir. XVI. yüzyılın ikinci 
yarısından sonra uygun iklim şartlarının tetiklediği ve imparatorluğun 
özellikle Orta Anadolu havzasında görülen bir nüfus artışı yaşanmıştır. Bu 
artış doğal olarak Çorum kazasındaki köy ve mahalle sayılarının da artmasına 
yol açmıştır. XVII. yüzyıla gelindiğinde ise Çorum mahalle sayılarında 
önemli değişiklikler yaşanmadı. Mahalle sayılarının aksine Çorum merkez 
kazası köyleri sayısında ciddi bir düşüşün yaşandığı görülmektedir. Öyle ki 
1576 yılında 136 olan köy sayısı 1668 yılında 82’ye düşmüştür. Mahalle ve 
köy sayılarındaki bu düşüş aslında Çorum merkez ve kırsalında yaşanan nüfus 
azalmasını tam olarak ortaya koyamamaktadır. Çünkü mahalle sayısında ciddi 
azalma olmamasına rağmen XVI. yüzyılın son çeyreğindeki tahmini nüfusa 
göre 1/3 oranında azaldı. Köylerde ise bu oran ¾ civarındadır. Çorum 
kırsaldaki köy ve nefer sayılarındaki düşüşe rağmen mahalle sayılarının 
nispeten satabil kalması Celali İsyanlarının tetiklediği çevreden merkeze 
doğru hissedilir şekilde bir göç hareketinin olabilirliğini akıllara 
getirmektedir. Nitekim Elmalı, Urlu ve Orta dağlarının Çorum’a bakan 
yamaçlarına konumlanmış ve tahrir kayıtlarında yer almamasına rağmen 1644 
ve 1668 yılı avarız kayıtlarında tespit edilen pek çok köy örneği 
bulunmaktadır. Ezcümle sadece Çorum merkez kazası mahalle ve köyleri 
bağlamında Amasya, Bozok, Canik ve Tokat ekseninde ortaya konulmuş Rum 
vilayeti avarız çalışmalarının işaret ettiği tabloya benzer bir durumun nispeten 
Çorum için de geçerli olduğu söylenebilir.  

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

107 
  

Harita: Harita Genel Müdürlüğü C-VIII, 1946. 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

108 
  

Kaynakça 

Arşiv Kaynakları 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA) Tapu Tahrir Defterleri (TT.d) 

TT.d.15, H.885/1480-81; TT.d.387, 937 /1530; TT.d.444 (944), 
H.926/1519-20. 

Mâliyeden Müdevver Defterler [BOA, MAD.d.] 

Mad.d.354, 860/1456; MAD.d.18177,1644.  

Kâmil Kepeci (BOA, KKd.) 

KKd.2643, 1668 

Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü Kuyud-ı Kadîme Arşivi 
(TKG.KK.) 

Tapu Tahrir Defterleri (TKG.KK.TTd.) 

TKG.KK.TTd.54, 984/1576. 

Yayımlanmış Kaynaklar 

387 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyet-i Karaman ve Rûm Defteri 
(937/1530), T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osmanlı 
Arşivi Daire Başkanlığı Yayın No:36, Ankara 1997.  

(BOA 387). H.984 (M.1576/1577) Tarihli ve TKG.KK.TTd.54 
Numaralı Defter-i Mufassal-ı Liva-i Çorum, (C.I ve II), T.C. Çevre ve 
Şehircilik Bakanlığı, Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü, Arşiv Dairesi 
Başkanlığı Yayın No: 8, Ankara 2014. (TKGMA TTd 54). 

A- ARAŞTIRMA İNCELEME ESERLERİ 

Abacı, N. (2006). Avârız Vergisinin Tahsilinde Mükelleflerin Rolü 
Hakkında Bazı Bilgiler, VIII. Uluslararası Türkiye'nin Sosyal ve Ekonomik 
Tarihi Kongresi, Bursa, (18-21 Haziran 1998), 25-33.  

Açıkel, A. (2002). Tokat Örneğinde XVII Yüzyılın İlk Yarısında 
Osmanlı Sosyal Yapısındaki Buhran, Türkler, 10, Ankara, 348-358. 

Akdağ, M. (2019). Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik Kavgası, Celali 
İsyanları. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Barkan, Ö.L. (1993).  Avârız, İA., II, İstanbul: MEB. Yayınları, 13-
19. 

Behar, C. (2000). Osmanlı Nüfus İstatistikleri ve 1831 Sonrası 
Modernleşmesi, Osmanlı Devleti'nde Bilgi ve İstatistik, Halil İnalcık-Şevket 
Pamuk, (Ed.), Ankara, 61-72. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

109 
  

Bulduk, Ü. (1991). 16. Yüzyılda Çorum Sancağını İdarî Yapısı, Türk 
Kültür Tarihi İçerisinde Çorum Sempozyumu Tebliğleri, (26-27 Temmuz 
1991), Uluslararası 11. Çorum Hitit Festivali, Ankara: Çorum Belediyesi 
Yayınları, 19-56. 

Bulduk, Ü. (1992). Çorum Sancağının Osmanlı İdarî Teşkilatındaki 
Yeri -1, Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi 
Dergisi (OTAM), 3, Ankara, 129-167. 

Dağlıoğlu, H.T. (1938).  Onuncu Asırda Çorum, Çorumlu, Yıl, 1, Sayı 
6, 67-75. 

Darling, L. T. (2019). Gelir Artışı ve Kanuna Uygunluk, Osmanlı 
İmparatorluğunda Vergi Toplanması ve Maliye Yönetimi 1560-1660, Adnan 
Tonguç, (Çev), İstanbul: Alfa Tarih Yayınları. 

Demirci, S. (2005). Collektion od Avârız and Nüzul Levies in the 
Ottoman Empire: A Case of the Province of Karaman 1620-1700, Belleten, 
LXIX (256), Ankara: TTK. Yayınları, 897-912. 

Demirci, S. (2007). XVII. Yüzyıl Sivas Eyâleti Avârızhâne Sayıları 
Üzerinde Karşılaştırmalı Bir Değerlendirme (1640-1700), Osmanlılar 
Döneminde Sivas Sempozyumu Bildirileri, Sivas: İl Kültür Müdürlüğü 
Yayınları, 179-193.  

Emecen, F. (1981-82). Kayacık Kazâsının Avârız Defteri, Tarih 
Enstitüsü Dergisi, (12), 159-170. 

Ergenç, Ö. (1994). Osmanlı Dönemi Şehir Tarihi Araştırmaları 
Hakkında Düşünceler, Kent Tarihçiliği-Kent Tarihi Atölyesi, (5-6 Mart 1994), 
İstanbul: Toplu Konut İdaresi-Tarih Vakfı Yayınları. 

Ergenç, Ö. (1988). Şehir Tarihi Araştırmaları Hakkında Bazı 
Düşünceler, Belleten, LII (203), 667-683. 

Gerste, R. D. (2017). Hava Nasıl Tarih Yazar. Antikçağdan 
Günümüze İklim Değişiklikleri ve Felaketler. Meltem Karaismailoğlu, (Çev.), 
İstanbul: Kollektif Kitap Yayınları. 

Gökçe, T. (2006). Bir Tahrir Üç Defter: 1697-1698 Tarihli Avârız 
Defterlerine Göre Siroz (Serez) Şehri, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, IV 
(1), 51-73. 

Gökçe, T. (2005). Osmanlı Nüfus ve İskân Tarihi Kaynaklarından, 
Mufassal-İcmâl, Avârız Defterleri ve 1701-1709 Tarihli Gümülcine Kazâsı 
Örnekleri, Tarih İncelemeleri Dergisi, XX (I), 72-134. 

Gümüşçü, O. (2016). Osmanlı Avarız Tahrirlerinin Güvenirliği 
Üzerine, INOCTE, 2016, Uluslararası Osmanlı Araştırmalarında Yeni 
Eğilimler Kongresi, (7-9 Ekim 2016), Saraybosna, 443-468. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

110 
  

Köseoğlu, N. (1938). Osmancıklı Mehmet Paşa’nın İki Vakfiyesi, 
Çorumlu, Yl.1, Sy.1, 9-12. 

Köseoğlu, N. (1939).  Köy Adlarına Göre Bir Araştırma, Çorumlu, 
Yl. 2, Sy.13, 399-402. 

Köseoğlu, N. (1939). Tarihte Çorum Köyleri ve Paşaköy ile Sakız 
Divanı, Çorumlu, Yl. 2, Sy.15, 448-457. 

Kurt, Y. (1991). 16.Yüzyılda Çorum Kazasında Kişi Adları. Türk 
Kültür Tarihi İçerisinde Çorum Sempozyum Tebliğleri, Uluslararası 11. 
Çorum Hitit Festivali, Ankara: Çorum Belediyesi Yayınları, 57-103. 

Kuru, M: (2017). Locating Ottoman Port-City in the Early Modern 
Mediterranean: İzmir 1580-1780, Basılmamış Doktora Tezi, University of 
Toronto. 

Mcgowan, B. (1981). Osmanlı Avarız-Nüzül Teşekkülü 1600-1830, 
VIII. Türk Tarih Kongresi, (11-15 Ekim 1976),  Bildiriler: II, Ankara: TTK. 
Yayınları, 1327-1332.  

Öz, M.- Acun, F. (2008). Orta Karadeniz Tarihinin Kaynakları VII, 
Karahisar-ı Şarkî Sancağı Mufassal Avârız Defteri (1642-43 Tarihli), Ankara: 
TTK. Yayınları. 

Öz, M. (1990). Tahrir Defterlerinin Osmanlı Tarihi Araştırmalarında 
Kullanılması Hakkında Bazı Düşünceler, Vakıflar Dergisi, XXII, Ankara: 
VGM. Yayınları, 429-440. 

Öz, M. (1999). Bozok Sancağında İskân ve Nüfus (1539-1642, XII. 
Türk Tarih Kongresi (12-16 Eylül 1994) Bildiriler, III, Ankara: TTK. 
Yayınları, 787-794. 

Öz, M. (2006). XV. Yüzyıldan XVII. Yüzyıla Samsun Yöresi, 
Geçmişten Geleceğe Samsun Sempozyumu, (4-6 Mayıs 2006) Bildirileri, I. 
Cevdet Yılmaz, (Haz.), Samsun: Samsun Belediyesi Yayınları, 1-23. 

Öz, M. (1991). 15 ve 16. Yüzyılda Çorum Sancağı: Nüfus ve İktisadi 
Hayat. Türk Kültür Tarihi İçerisinde Çorum Sempozyumu, Tebliğleri, 
Uluslararası 11. Çorum Hitit Festivali, Ankara: Çorum Belediyesi Yayınları, 
5-19,  

Özdemir, R. (1993). Avârız ve Gerçek-Hâne Sayılarının Demografik 
Tahminlerde Kullanılması Üzerine Bazı Bilgiler, X. Türk Tarih Kongresi, (22-
26 Eylül 1986), Bildiriler, IV, Ankara: TTK. Yayınları, 1581-1613. 

Özel, O. (1999). 17. Yüzyıl Osmanlı Demografi ve İskân Tarihi için 
Önemli Bir Kaynak: Mufassal Avarız Defteri, XII. Türk Tarih Kongresi, (12-
16 Eylül 1994) Bildirileri, III, Ankara: TTK. Yayınları, 735-743. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

111 
  

Özel, O. (2016). Türkiye 1644 Goşa’nın Gözleri, İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Özel, O. (2006). “Nüfus Baskısından Krize: 16.-17. Yüzyıllarda 
Anadolu’nun Demografi Tarihi’ne Bir Bakış”. XIIIth International Congress 
of the Economic and Social History of Turkey. Papers submitted to the VIIIth 
International Congress on the Economic and Social History of Turkey, June 
18-21, 1998, Bursa-Turkey, Morrisville: Lulu Press. 219-227. 

Özel, O. (2004). Population Changes in Ottoman Anatolia During the 
16th and 17th Centuries: The Demographic Crisis, Reconsidered. 
İnternational Journal of Middle East Studies, Cambridge University Press, 36 
(2), 183-205. 

Öztürk, M. (1997). 1616 Tarihli Halep Avârız Defteri, Ankara 
Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi 
(OTAM), VIII, Ankara, 249-293. 

Pamuk, B. (2009). XVII. Yüzyılın Ortalarında Gümüşhane (Torul) 
Kazası, Belleten, LXXIII (266), 115-143. 

İnternet 

https://mobilharita.corum.bel.tr/ (Erişim Tarihi: 06.08.2022). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





113 
  

 

 

 

Osmanlı ve Türkiye Cumhuriyeti Döneminde Çorum Esnafı 

 

İlhan Şahin* 

 

Giriş 

Malazgirt Savaşı’ndan (1071) sonra Danişmendliler tarafından 
fethedildiği ve Türkmenlerce yurt ve otlak olarak kullanıldığı anlaşılan Çorum 
ve çevresi, XII. yüzyıldan itibaren Anadolu Selçukluları ile Danişmendlilerin 
ve 1243 Kösedağ Savaşı’ndan sonra Moğolların idaresine girdi. Moğolların 
nüfuzu zayıflamaya başlayınca Sivas’ta hüküm süren Eretnaoğullarının, 
ardından Amasya’daki Emîr Hacı Şâdgeldi’nin, bunu takiben Eretna Beyliği 
topraklarını ele geçiren ve Sivas’ta hüküm süren Kadı Burhaneddin’in 
hâkimiyetine geçti. Zaman zaman Osmanlılar ile Kadı Burhaneddin 
arasındaki mücadelelere sahne olan Çorum, 1398’de Kadı Burhaneddin’in 
Akkoyunlu beyi Karayülük Osman’a yenilip beyliğinin ortadan kalkmasıyla 
ona bağlı yöreler ve bu arada Çorum ve yöresi Osmanlı idaresine girmiş oldu.1 

Çorum, Osmanlı idaresinin ilk dönemlerinde Amasya’da bulunan Şehzade 
Çelebi Mehmed’in yönetimine bağlıydı. Çelebi Mehmed, Timur’un 1402 
yılındaki Anadolu seferinden sonra Çorum’u ve çevresini Osmanlı idaresinde 
tutabilmek için büyük bir gayret sarf etti. Bu durum Osmanlı Devleti’nin 
birliğinin sağlandığı 1413 senesine kadar devam etti. Böylece Rûm 
beylerbeyliğinin sınırları içinde yer alan Çorum, daha sonra aynı 
beylerbeyliğin sancakları arasında yer almaya başladı. Çorum’un XVI. yüzyıl 
sonlarına kadarki kayıtlarda geçen adı Çorumlu’dur.2  

Bu siyasi olaylar, Çorum ve çevresinin Osmanlı idaresine girinceye 
kadar Orta Anadolu’daki beyliklerin sınır bölgesinde yer aldığını ve beylikler 
arasındaki siyasi mücadelelerden oldukça etkilendiğini göstermektedir. Bu 
bağlamda 860 (1456) tarihli Osmanlı tahrir defterinin, Çorum şehrinin genel 
panoramasını yansıtması bakımından önem arz ettiğini belirtmek gerekir. 
Osmanlı idaresine girdikten yaklaşık 50 sene sonra yapılan bu tahririn, büyük 

 
* Prof. Dr., İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü. İstanbul. 
1 İlhan Şahin, “Çorum”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (DİA), 8 (1993), s. 373. 
2 Çorum’un Osmanlı dönemindeki idarî durumu ile ilgili bk. Üçler Bulduk, “Çorum Sancağının 
Osmanlı İdarî Teşkilatındaki Yeri - I”, OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma 
ve Uygulama Merkezi Dergisi, Sayı 3 (1992), s. 129-167. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

114 
  

ölçüde şehrin pek fazla bir değişime uğramadan Osmanlı öncesi durumunu 
yansıttığını söyleyebiliriz. 

1456 tarihinde Çorum şehrinin sadece altı mahallesi vardı. Bu 
mahalleler Debbağan Mescidi, Alaca Mescidi, Çöplü Mescidi, Ahî Münevver, 
Ahmed Çelebi ve Makbere adlarını taşımaktaydı. Bu mahallelerde yaklaşık 
400 Türk ve Müslüman vergi nüfusu vardı. Bu nüfusun sakinleri arasında birer 
vergi mükellefinin Kayserili, Kastamonî ve Kırımî; üç vergi mükellefinin de 
Erzincanî olarak kaydedildiği görülmektedir. Bunların isimleri yanına yazılan 
bu kayıtlar, şüphesiz onların göç edip geldikleri şehir veya bölgelere işaret 
etmektedir. Şehirdeki bu toplam nüfus haricinde şehrin civarında yaşadığı 
anlaşılan ve Ashâb-ı Efdine adı altında kaydedilen toplam 44 hane ve ayrıca 4 
nefer de vergiden muaf nüfus mevcuttu.3 Bu bağlamda şehrin toplam 
nüfusunun 2300 civarında olduğunu ifade edebiliriz.  

1456 tarihinde Ashâb-ı Efdine adıyla kaydedilen 44 neferden 19’unun 
isimlerinin altında 2 rakamının, 15 neferin isminin altında 1 rakamının, 9 
neferin isminin altında ise caba teriminin yazıldığı tespit edilmektedir.4 Fatih 
dönemine ait diğer bazı bölgelerin tahrirlerinde de tespit edildiği üzere söz 
konusu 2 ve 1 rakamları ile caba terimi, bu kişilerin ellerindeki toprak 
miktarına işaret etmektedir. Bu bağlamda vergi mükelleflerinin ismi altında 
bir çift yere tasarruf edenler için 2; yarım çift yere tasarruf edenler için 1 
rakamı yazılmaktadır. Osmanlılarda bir çift yer, bir çift öküzle sürülebilen ve 
bir çiftçi ailesine yetecek genişlikte toprağın verimlilik durumuna göre 50-60 
ila 160-170 dönüm arasında değişen arazi parçasını ifade etmekteydi. Caba 
olarak kaydedilenler ise genellikle başkalarının toprağında toprak işçiliği 
yaparlar veya sipahiden tapusuz olarak aldıkları küçük toprak parçalarını 
işlerler ve dönüm resmi öderlerdi. 1456’da söz konusu 44 neferlik Ashâb-ı 
Efdine adı altında kaydedilen grubun, Çorum’un civarında çift-hane sistemi 
içinde ziraatçılık ile uğraşan bir zümre olduğunu belirtmek gerekir. Ayrıca bu 
zümre içinde Mevlana Lütfullah’ın “kadı” ve sayıca az da olsa bazılarının 
“şeyh” ve “fakîh” unvanını taşıması, onların sadece ziraatla iştigal eden bir 
zümre olmadığını ve aralarında dinî vb. bilgilerle mücehhez kimselerin 
olduğunu da gösterir. 1530 tarihli muhasebe icmal defterinde Çorum’da 
Efdine Mahallesi adıyla kaydedilen bu grubun 37 nefer vergi nüfusu (34 hane, 
3 mücerred) vardı; söz konusu muhasebe-icmal defterinde Sonisa’nın 
merkezinde aynı adı taşıyan grup ile ilgili olarak: “Ashâb-ı Efdine der-nefs-i 
Sonisa ve evlâd-ı mu‘âf ki ra‘iyyet fermûde şod ve ta‘allukat-ı Mehmed veled-

 
3 Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi [BOA], Maliyeden Müdevver Defterler [MAD], nr. 354, s. 
122-131. “Ashâb-ı Efdine” kavramı ile ilgili bazı kayıtlardan beni haberdar eden değerli 
meslektaşlarım Dr. Öğr. Üyesi Hakan Yazar’a ve Arş. Gör. Abdulhadi Uysal’a teşekkür 
ediyorum. 
4 BOA, MAD, nr. 354, s. 129-130. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

115 
  

i Kādî Tursun ve Mevlânâ Hacı Muhyiddin el-kādî-i Sonisa” şeklinde5 
vergiden muaf iken raiyyet olarak yazılanların olduğu da dikkati çekmektedir. 
Sonisa’daki grubun içinde kadılık yapan kimselerin olmasını 1456 tarihinde 
Çorum’da hem kadı olarak ismi geçen Mevlana Lütfullah hem de Ashâb-ı 
Efdine grubu ile mensubiyet bağının bir işareti olarak da düşünmek 
mümkündür. 1530 tarihli olarak kabul edilen muhasebe icmal defterinin 
mufassalında “Ashâb-ı Efdine” adı altında kaydedilen ve 37 nefer vergi 
nüfusu olan Çorum’daki bu grup,6 984 (1576-1577) tarihinde Çorum’un 
merkezinde zemîn olarak bilinen toprak parçalarını tasarruf etmekte ve 
aralarında şeyh unvanıyla bilinenlerin yanı sıra kadı ve müderris olarak 
bilinenler de bulunmaktaydı.7 

Ashâb-ı Efdine kavramında geçen efdine kelimesi, daha çok Mısır ve 
Suriye bölgesinde öküz veya çift sürmek için boyunduruğa koşulmuş bir çift 
öküz veyahut da bir çift öküzün hem âlât ve edevatı hem de bir çift öküzün 
sürebileceği arazi miktarı anlamına gelen feddân kelimesinin 
çoğuludur.8Osmanlı döneminde 955 (1548) tarihli Şam Vilayeti 
Kanunnamesinde bir çift öküzün bir gün bir gece durmaksızın sürdüğü alana 
feddân-ı Rûmânî; gün boyunca sürdüğü alana feddân-ı İslâmî veya feddân-ı 
Arabî; sabahtan öğle vaktine kadar sürdüğü alana ise feddân-ı hurrâs veya 
feddân-ı arz denilmekteydi.9 Hâl böyle iken Osmanlı döneminde Çorum’da 
Ashâb-ı Efdine adı altında kaydedilen grubun Osmanlı çift-hane sisteminde 
yazılmış olması, onların toprak tasarrufunda Osmanlı’dan önceki 
uygulamaların değil Osmanlı dönemindeki uygulamaların geçerli olduğunun 
bir göstergesi olmalıdır. Bu bağlamda 1530 tarihli muhasebe defterinde 
Merzifon’un mahallelerinden birinin ve Sivas merkezinde Müslüman ve 
gayrimüslim iki mahallenin Ashâb-ı Efdine olarak bilinmesi, onların özellikle 
Rûm Eyaletinin muhtelif bölgelerinde bulunduklarını gösterir.10 Bu grupların 
öküz, bir çift öküz ve alan ölçülerini ifade eden feddân kelimesinin çoğulu 

 
5 387 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyet-i Karaman ve Rûm Defteri (937/1530), II, <Dizin ve Tıpkı 
Basım>, Ankara: Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osmanlı Arşiv Dair Başkanlığı, 1997, s. 
390, 527. 
6 BOA, Tapu Tahrir Defteri [TD], nr. 444, s. 5-6. 
7 H. 984 (M. 1576/1577) Tarihli ve TKG.KK.TTd.54 Numaralı Defter-i Mufassal-ı Livâ-i 
Çorum Tıpkıbasım, II, Ankara: T.C. Çevre ve Şehircilik Bakanlığı Tapu ve Kadastro Genel 
Müdürlüğü Arşiv Dairesi Başkanlığı, 2014, s. 305; H. 984 (M. 1576/1577) Tarihli ve 
TKG.KK.TTd.54 Numaralı Defter-i Mufassal-ı Livâ-i Çorum, I, Ankara: T.C.Çevre ve 
Şehircilik Bakanlığı Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü Arşiv Dairesi Başkanlığı, 2014, s. 69. 
Defterin transkripsiyonlu metni olan birinci ciltte söz konusu grubun adı Ashâb-ı Akdeme 
şeklinde okunmuştur. 
8 Mütercim Asım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît, Kâmûsu’l-
Muhît Tercümesi, VI, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2014, s. 
5462. Ayrıca bk. Cengiz Kallek, “Feddân”, DİA, 12 (1995), s. 293-294. 
9 Ömer Lûtfi Barkan, XV ve XVI inci asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Ziraî Ekonominin 
Hukukî ve Malî Esasları, Birirnci Cilt Kanunlar, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları, 
1943, s. 220-221. 
10 387 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyet-i Karaman ve Rûm Defteri (937/1530), s. 346, 495. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

116 
  

efdine kelimesiyle Osmanlı kayıtlarında yer alması, onların Osmanlı 
döneminden önce feddân teriminin kullanıldığı coğrafî bölgelerden söz 
konusu kavramı taşıyarak muhtemelen Anadolu’ya göç etmiş olabileceklerini 
de hatıra getirmektedir.  

Osmanlı Döneminde Çorum’da Esnaf ve Zanaatkârlar 

Osmanlı şehirlerinin en önemli özelliği mahalleleşmenin yanı sıra bir 
esnaf zümresine sahip olmasıydı. O dönemde esnaf zümresini sivil toplumun 
yegâne temsilcisi olarak düşünmek gerekir. Osmanlı esnafını, şehir ve 
kasabalarda, mal ve hizmet üretimi ile ilişkili herhangi bir iş kolunun belirli 
bir alanında uzmanlaşmış olarak çalışanların meydana getirdiği meslekî 
örgütlenmeler olarak tanımlayabiliriz. O dönemde esnaf örgütlenmeleri, bir iş 
kolunun bütününü ve hatta birkaç mal veya hizmeti içine alacak şekilde değil, 
çok dar ve sınırlı zümreler halinde ayrı birer örgütlenme birimi 
oluşturuyorlardı. Buna örnek olarak hayvancılıktan başlayan ve ayakkabı 
haline gelinceye kadar son tüketim mamulü olan derinin geçirdiği safhaları 
verebiliriz. Bu bağlamda hayvan ticareti yapan celepler veya tüccarlar, kesimi 
yapan kasaplar, ham deriyi işleyen debbağlar, işlenmiş deriyi satan tacirler, 
nihayetinde ayakkabı imalatında çizme, pabuç, mest, terlik yapanlar 
birbirlerinden farklı birimler halinde örgütlenmekte idiler. Aynı durumu 
buğday, un ve unlu mamulleri yapanlar için de düşünebiliriz. 

Çorum şehrinin 1456 tarihinde nüfus bakımından bir kasaba 
büyüklüğünde olmasına rağmen vergi mükelleflerinin isimlerinin altına 
yazılan meslek adlarından çeşitlilik gösteren bir esnaf zümresine sahip olduğu 
anlaşılmaktadır. Bu tarihte 129 kişinin isminin altında meslek adlarının 
yazıldığı dikkat çekmektedir. Şehrin merkezindeki vergi nüfusunun 400 
civarında olduğu dikkate alınacak olursa söz konusu nüfusun en azından 
%33’e yakınının bir meslekle iştigal ettiğini söyleyebiliriz. Söz konusu 133 
kişiden bazılarının mesleklerini evlerinde icra etmiş olabilecekleri göz önüne 
alınacak olursa şehirde en azından 100 civarında çeşitli mesleklere ait 
dükkânların veya iş yerlerinin olduğu düşünülebilir. 

Çorum’daki esnafın bu yapılanmasında Ahiliğin geleneksel olarak 
önemli bir yerinin olduğu anlaşılıyor. Bunun en belirgin işaretlerinden biri, 
1456 tarihinde Çorum’un mahalleleri arasında Ahî Münevver adlı bir 
mahallenin olmasıdır.11 Bu mahalle sakinleri arasında Ahî Münevver adlı bir 
kişi de yer almaktadır. Bu kişi kuvvetli bir ihtimalle aile efradıyla ve 
taallukatıyla gelen ve mahalleye adını veren kimse olmalıdır. Bunun yanında 
bir diğer mahalle Debbağân Mescidi adıyla bilinmektedir.12 Zira Anadolu’da 
Ahîliğin kurucusu olan ve hem debbağların hem de bütün esnafın pîrî olarak 
kabul edilen Ahî Evran’ın derici olması, söz konusu mahallenin ve mahalle 

 
11 BOA, MAD, nr. 354, s. 126-127. 
12 BOA, MAD, nr. 354, s. 122-123. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

117 
  

sâkinlerinin Ahîlikle olan ilgisini göstermektedir. Bu mahallenin sâkinleri 
arasında Ahî Mezid ve iki oğlu ile Ahî Mezid’in kardeşi Ahî Mehmed adlı 
kimselerin olması, bu durumun bir tezahürü olmalıdır. Aynı şekilde Çöplü 
Mahallesi sakinleri arasında da Ahî Menteşe ve Ahî Menteşe’nin oğlu Ahî 
Hacı Ömer adlı kişiler de mevcuttur.13 

Tablo 1. 1456 Senesinde Çorum’da Esnaf ve Ticaret Kolları 

Adları Sayısı 

Bakkal 12 

Benna 1 

Bezzaz 6 

Boyacı 1 

Cüllah 5 

Debbağ 17 

Dellâk 2 

Eskici 5 

Habbâz 2 

Haddad 3 

Hallaç 3 

Hamamî 1 

Hayyat 5 

Helvaî 2 

Kasap 7 

Kazzaz 3 

Kebkebir 1 

Kefşger 9 

Kuşakçı 3 

Külahduz / Külahî 6 

Neccar 3 

Pabucî 1 

 
13 BOA, MAD, nr. 354, 125-126. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

118 
  

Postindûz 2 

Saraç 6 

Sofçu (sofî) 23 

Tîrger 1 

Toplam 129 

Çorum esnafı ve mevcut ticaret kolları ile ilgili yukarıdaki tabloda 
(Tablo 1) görüleceği üzere 1456 tarihinde Çorum’da muhtelif dallarda faaliyet 
gösteren meslek dallarının sayısı 26 idi. Bunlar arasında en kalabalık meslek 
grubunu 55 kişi ile tekstil ve dokumacılık ile ilgili iş dalları teşkil etmekteydi. 
Bu iş dalındaki en kalabalık grubu 23 kişi ile sofçular oluşturmaktaydı. Sof, 
tiftikten dokunan bir kumaş türü idi. Bu bağlamda şehirde dokunan 
kumaşların boyanması için bir boyahane, hazırlanmasında kullanılan ve 
“cendere-i sof” olarak kaydedilen ve baskı tezgâhı işlevi gören bir de sof 
cenderesi vardı. Bundan başka altışar külahdûz (külah dikici, külahçı) ve 
bezzaz (bezci), beşer hayyat (terzi) ve cüllah (dokumacı), üçer hallaç 
(pamukçu) ile kazzaz (ipekçi) ve kuşakçı, 1 de boyacı dokuma dalında işlev 
yapmaktaydılar. Bu meslek grubunu dericilik ve deri ile ilgili sanat dalları 
takip etmekteydi. Bunların 1456’daki sayısı en az 35 idi. En kalabalık grubu 
ise 17 kişiyle debbağlık (dericilik) yapanlar oluşturuyordu. Bunu 9 kişiyle 
kefşger (ayakkabıcı), 6 kişiyle saraç, 2 kişiyle postindûz (kürk dikiciler) ve 1 
kişiyle pabuççu takip ediyordu. Bunun yanında Çorum’da çeşitli gıda ürünleri 
üretenlerin ve alıp satanların sayısı 22 idi. Bunların 12’si bakkal, 7’si kasap, 
2’si habbâz (fırıncı veya ekmekçi) ve 1’i de helvaî (helvacı) idi. Bu meslek 
gruplarının yanı sıra alet ve edevat imali ile ev vs. yapanların ve bunların 
eskilerini satanların sayıca az da olsa Çorum esnafı arasında bir yeri vardı. Bu 
bağlamda şehirde 5 eskici, 3 haddâd (demirci), birer tîrger (okçu), bennâ (bina 
ustası) ve marangoz mevcuttu. Ayrıca şehirde hamam sahibi olduğu anlaşılan 
1 hamamî (hamamcı) ve 1 de hamamda keseci olarak hizmet veren dellak yer 
almaktaydı. 

1456 tarihli Çorum tahriri, tahrir anlayışının gereği olarak esnaf 
zümresi ile ilgili kapsamlı bilgiler vermesine rağmen daha sonraki tarihlerde 
bu detayları dahi tespit etmek mümkün olamamaktadır. Bu durum tahrir 
anlayışından ileri gelmiş olmalıdır. 1521 tahririne göre şehirdeki mahalle 
sayısı 31 ve toplam nüfus 5000 civarında idi. Bu tarihte altmış-yetmiş kişilik 
bir Yahudi grubu da şehirde bulunuyordu.14 Bunlar muhtemelen II. Bayezid 
döneminde Osmanlı ülkesine gelip çeşitli yerlerde iskân edilen İspanyol 
Sefarad Yahudileri sürgünlerinden küçük bir cemaatti. Fakat bu cemaat kısa 
süre sonra şehirdeki iktisadî ve sosyal ortamı kendileri için yetersiz bularak 

 
14 387 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyet-i Karaman ve Rûm Defteri (937/1530), s. 390. Ayrıca bk. 
İlhan Şahin, “Çorum”, s. 373. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

119 
  

başka bir yere gitmiş olmalıdır. 1456-1521 döneminde nüfus ve mahalle 
sayısındaki bu artış, şehrin hızlı bir gelişmeye sahne olduğunu gösterir. 
1576’da mahalle sayısı 48’e ve nüfus ise 10.000’e ulaşmıştı.15 Bu durum 
büyüme hızının 1521-1576 tarihleri arasında da sürdüğüne işaret eder. Bu 
nüfus artışında özellikle göçlerin rolünün olduğu anlaşılmaktadır. Nüfus artışı 
bağlamında tahrirlerde çok açık bir kayıt olmamasına rağmen vakfa ait 
kayıtlara istinaden Çorum’da muhtelif esnaf gruplarının kümelendiği çarşılar 
ve dükkânlar vardı. 

Çorum, özellikle XVI. yüzyıl ortalarından itibaren önemli bir gelişme 
göstermesine rağmen Osmanlı İmparatorluğunun Macaristan’dan Amasya’ya 
kadar uzanan geniş arazisini baştan aşağıya kat eden Alman seyyah Hans 
Dernschwam, bir Türk şehri olarak vasıflandırdığı Çorum’u köy tipinde bir 
şehir olarak tanımlar.16 Suraiya Faroqhi, haklı olarak Dernschwam’ın ya 
Çorum’un çarşılarını görmediğini ya da alışık olmadığı kerpiç evlerine 
istinaden böyle bir beyanda bulunduğunu belirtir.17 XVII. yüzyıl ortasında 
ünlü seyyah Evliya Çelebi’nin şehri anlatırken mahalle sayısını 42 olarak 
vermesi ve 4300 bağlı bahçeli ev olduğunu ifade etmesi,18 şehrin nüfusunun 
bu dönemde arttığına ancak fizikî bakımdan bir değişimin olmadığına işaret 
olmalıdır. Daha sonraki süreçte fazla bir değişime uğramayan Çorum’u 
Mehmed Hâşim XVIII. yüzyıl sonlarına ait seyahatnamesinde sahabeden 
Suheyb-i Rûmî ve Kereb-i Gâzî’nin medfun ve tekkelerinde gelip geçen 
yolcuların misafir olduğu yer olarak tanımlar ve ahalisinin Sivas ve Adana 
ahalileri gibi turaç, tavşan ve ceylan gibi kuş ve hayvanları avlamaya meyilli 
olduklarını belirtir.19 

Türkiye Cumhuriyeti’nin İlk Yıllarında Çorum’da Esnaflar 

Osmanlı İmparatorluğunun klasik dönemi olan XVI. yüzyılda Çorum 
şehrinin esnafı ile ilgili kayıtlar tahrir defterlerine pek yansımamakla beraber 
XV. yüzyıl ortalarındaki kayıtlara nispetle nüfusun ve mahallelerin bir hayli 
artmış olması, şehrin hem nüfus ve mahalleleri hem de esnaf ve çarşılarıyla 
klasik bir Osmanlı şehri hüviyetine büründüğünün işareti olmalıdır. Şehrin 
daha sonraki yüzyıllarda fazla bir değişime uğramadan bu hüviyetini 
koruyarak Türkiye Cumhuriyeti dönemine girdiğini söylemek mümkündür. 
Bu durum Cumhuriyet döneminin hemen başlarında, 1928 yılında şehrin esnaf 

 
15 Üçler Bulduk, “Çorum Sancağının Osmanlı İdarî Teşkilatındaki Yeri”, s. 136-137. 
16 Hans Dernschwam, İstanbul ve Anadolu’ya Seyahat Günlüğü (Çev. Yaşar Önen), Ankara: 
Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987, s. 267-271. 
17 Suraiya Faroqhi, “Fatih Döneminden Evliya Çelebi Seyahatine Kadar Çorum”, Çorum Tarihi 
(haz. 5. Hitit Festival Komitesi), Çorum 1990, s. 96. 
18 Evliyâ Çelebi b. Derviş Mehemmed Zıllî, Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, II. Kitap, 
Hazırlayanlar: Zekeriya Kurşun - Seyit Ali Kahraman - Yücel Dağlı, İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları, 1998, s. 201. 
19 Mehmed Hâşim, Îmâ-yı Törehât-ı Büldânân: Osmanlı Beldelerinin Töreleri, Hazırlayanlar: 
Feridun M. Emecen - İlhan Şahin, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, s. 109, 117. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

120 
  

kesimini içine alan Büyük Ticaret Salnâmesi’ndeki20 kayıtlardan daha iyi 
anlaşılmaktadır. Harf inkılâbından önce hazırlanan bu salnamede alfabetik 
olarak her bir esnaf, ticaret ve meslek kolu için bir serlevhanın açıldığı ve her 
serlevhanın altında ise yine alfabetik olarak verilen şehir ve kazalarda söz 
konusu kollarla iştigal eden meslek erbabının adları ve bunu takiben de 
dükkân veya iş yerlerinin ilgili şehir veya kazanın hangi yer veya mevkiinde 
bulunduğu yazılmıştır. Bu bağlamda söz konusu salname, şehir ve kaza 
merkezleri içindeki belli noktaların toponimi yani yer adları için de büyük bir 
ehemmiyet arz etmektedir. 

1928 senesinde Büyük Ticaret Salnâmesi’nde Çorum şehrindeki esnaf 
ve meslek kollarının sayısı 52’dir. Bu kollarla iştigal eden kimselerin toplam 
sayısı ise 562’tir.21 Cumhuriyet’in ilk yıllarına ait olan bu sayılar, şüphesiz 
Osmanlı dönemindeki esnaf kollarının da bir yansıması olmalıdır. Bu sayılar, 
1456 tarihinde 400 nefer vergi nüfusu arasında 133 kişinin muhtelif meslek 
dallarına mensup olduğu ile ilgili kayıtlarla mukayese edildiğinde, Osmanlı 
döneminden Cumhuriyet dönemine kadarki süreçte nüfusun artmasına paralel 
olarak şehirdeki hem esnaf sayısında hem de esnaf kollarında önemli bir artış 
olduğu görülmektedir. 1921 yılının kış mevsiminde Mustafa Kemal Paşa ile 
mülakat yapmak üzere Samsun’dan Ankara’ya gelirken Çorum’a da uğrayan 
Amerikalı gazeteci Clarence K. Streit, Samsun-Çorum ana yolu boyunca 
sürekli olarak kafileler halinde yük ve eşya taşıyan deve, beygir ve eşeğe 
rastladığını belirtir. Hâl böyle iken Streit, Çorum’u az nüfuslu ve gelişmemiş 
bir şehir olarak tanımlar.22 Bu durumun Streit’in görevi icabı muhtemelen 
şehirde kısa süre kalmasından ve şehri etraflıca gözlemlememesinden ileri 
geldiği anlaşılmaktadır. 

Tablo 2. 1928 Senesinde Çorum’da Esnaf ve Ticaret Kolları 

Esnaf Adı Sayısı 

Afyon Tâcirleri 1 

Araba Âmil ve Tâcirleri 12 

Araba Levâzımı Satanlar 3 

 
20 Türkiye Cumhuriyeti Malûl Gaziler Büyük Ticaret Salnâmesi, İstanbul: Kâğıtçılık 
Matbaacılık Anonim Şirketi, 1928. 
21 Bu esnaf kolları Büyük Ticaret Salnâmesi’nin 518, 520, 529, 539, 560, 588, 629, 641, 645, 
694-695, 745, 773, 818-819, 876, 920, 934, 953, 964, 969, 980-981, 1003, 1032, 1056, 1061, 
1067, 1073, 1079, 1106, 1122, 1144, 1164, 1184, 1195, 1204, 1220, 1278, 1300, 1312, 1326, 
1335, 1345, 1353, 1360, 1365, 1418, 1486, 1495, 1504, 1530, 1582. sayfalarında yer 
almaktadır. 
22 Clarence K. Streit, Bilinmeyen Türkler: Mustafa Kemal Paşa. Milliyetçi Ankara ve 
Anadolu’da Gündelik Hayat. Ocak-Mart 1921, hazırlayan ve notlandıran Heat W. Lowry, 
Bahçeşehir Üniversitesi Yayınları: İstanbul 2011, s. 20. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

121 
  

Attarlar 29 

Bakır Tâcirleri 7 

Bakkallar 62 

Bankalar 1 

Bezzazlar 14 

Bıçakçı 1 

Cemiyetler 6 

Debbağlar 34 

Demirciler 22 

Deri Tâcirleri 4 

Doktorlar 8 

Fabrikalar 3 

Ekmekçiler 12 

Gazete ve Mecmualar 2 

Hancılar 6 

Hırdavatçılar 6 

İnşaatçılar 4 

Kalay Tâcirleri 6 

Kantariye Tâcirleri 3 

Kasaplar 16 

Kahvehane ve Kıraathaneler 18 

Keçeciler 8 

Kereste Tâcirleri 5 

Kırtasiyeciler 1 

Köseleciler 1 

Kunduracılar 39 

Kuyumcular 5 

Leblebeciler 8 

Lokantacılar 6 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

122 
  

Makine Tamircileri 1 

Manifaturacılar 31 

Marangozlar 5 

Muytabiye 17 

Müskirat Depoları 2 

Müskirat Fabrikası 1 

Perûkârlar (berberler) 17 

Saatçiler 5 

Sade Yağcılar 2 

Sandıkçılar 4 

Saraçlar 3 

Sarraflar 2 

Sebzeciler 7 

Semerciler 11 

Sobacılar 4 

Şekerciler 1 

Terziler 26 

Un ve İrmik Tâcirleri 14 

Yumurta Tâcirleri 4 

Zahire ve Hububat Tâcirleri 52 

Toplam: 52 562 

Yukarıdaki tabloda (Tablo 2) görüleceği üzere 1928 senesinde şehir 
esnafının önemli bir kısmını gıda mamulleri imali ve satışı ile uğraşan afyon 
tacirleri, attarlar, bakkallar, ekmekçiler, kasaplar, kahvehane ve kıraathaneler, 
leblebiciler, lokantacılar, sebzeciler, un ve irmik tacirleri ile zahire ve hububat 
tacirleri teşkil etmekteydi. Bunların toplamı 235’tir. Bu sayı esnaf kesiminin 
yaklaşık %42’sini oluşturmaktaydı. Tekstil ürünleri üreten ve alıp satan 
meslek kollarından bezzaz, keçeci, muytab, manifaturacı, semerci ve terzinin 
toplamı 107 idi. Bu ise toplam esnafın yaklaşık %19’u idi. Alet imal ve ev 
eşyası yapanlar ve satanlarla ilgili olarak araba işi yapanlar, parçalarını 
satanlar, bakır tacirleri, bıçakçı, demirciler, hırdavatçı, kalay tacirleri, kereste 
tacirleri, makine tamircileri, saatçiler, kuyumcu ve sarrafların toplam sayısı 79 
idi. Bu ise genel esnafın %14’üne tekabül etmekteydi. Bunları 81 toplam 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

123 
  

sayısı ile debbağ (derici), deri tâcirleri, kunduracı ve köseleciler takip 
ediyordu. Bu ise toplam esnafın %14’ni teşkil etmekteydi. Ev ve bina yapımı 
ile çeşitli sektörlerde iş ve hizmet görenler ile bu işleri yapanlar ise hancı, 
inşaatçı, fabrika sahibi, sandıkçı, marangoz, kantariye tacirleri, kırtasiyeci, 
berber ve sobacılar idi. Bunların toplam sayısı ise 40 idi ve genel esnaf 
içindeki oranı %7’dir. 

1928 yılında esnaf kolları yazılırken şehirdeki doktorların da isim, 
görev yeri ve uzmanlık alanlarının da yazıldığı görülür. Bu durum Osmanlı 
döneminde tabiplik ve cerrahlığın esnaf kolu olarak görülmesinden ileri gelir. 
Bu bağlamda şehirde hükümet tabibi Mustafa Sabri Bey, Belediye hükümet 
tabibi Mustafa İzzet Bey, Memleket Hastahanesi Ser-tabibi (baştabibi) 
Operatör İsmail Memduh Bey, Hükümet Tabibi Pertev Bey, Sıhhiye Müdürü 
Hâmid Şâkir Bey, Memleket Hastahanesi Dâhilî Tabibi Hasan Raif Bey, 
Belediye Tabibi Reşid Bey, Memleket Hastahanesi Nisâiye (kadın 
hastalıkları) Tabibi Süleyman Fehmi Bey ve Memleket Hastahanesi Ayniye 
(göz) Tabibi Müfid Bey idi. Ayrıca şehirde ilmi ve sosyal amaçlı olarak 
kurulan cemiyetler de vardı. Bunlar Türk Ocağı, Himâye-i Etfal Cemiyeti 
(Çocuk Esirgeme Kurumu), Tayyare Cemiyeti, Muallimler Birliği Cemiyeti, 
Hâle İdman Yurdu ve sonraki adı Kızılay olan Hilâl-i Ahmer Cemiyeti’dir. 
Bunun yanında haftalık olarak yayımlanan Çorum ve Fikret adlı gazeteler de 
vardı. Hükümet binasının altında ise Ziraat Bankası yer almaktaydı. Bu 
kategoride bulunanların sayısı 20 idi. Bunun oranı ise %4 civarındadır. 

1928 yılında çeşitli esnaf zümresine mensup olanlar kalem kalem 
yazılırken genellikle ekmekçilerden “Sinanoğlu Nuri, Pazar Meydanı’nda” ve 
“Müezzinzade İbrahim, Câmi-i Kebîr civarında”; un ve irmik tacirlerinden 
“Sarıoğlu Raşid, Kütüphane civarında” ve “Nalıncızade Mustafa, Saat Kulesi 
altında”; bezzazlardan “Çorbacıoğlu Şükrü, Bezzaz Çarşısı’nda” ve 
“Çanakzade Mehmed Ali, Bezzazlar’da”; bakkallardan “İlyasoğlu Necip, 
Câmi-i Kebîr civarında” ve “Çırak Hocazade Nuri, Eğridere’de”; terzilerden 
“Hâfızoğlu Hüseyin, Saraçlar’da”; debbağlardan (dericilerden) “Köroğlu 
Mehmed Ali, Debbağlar’da”; demircilerden “Âkifoğlu Eşref, Aşağı Çarşı’da 
Demirciler’de”; zahire ve hububat tacirlerinden “Muradoğlu Eşref, Pazar 
Meydanı’nda” ve “Eyüpzade Kâmil, Pazar Meydanı’nda”; saatçilerden 
“Süleymanoğlu Seyfullah, Câmi-i Kebîr’de”; sebzecilerden “Kadiroğlu 
Mehmed, Çöplük’te”; semercilerden “Budakzade Mustafa, Semerciler’de”; 
attarlardan “Daldalzade Ahmed, Attarlar Çarşısı’nda”; kasaplardan 
“Muradoğlu Ahmed, Çöplük’te”; kunduracılardan “Velioğlu Bahaeddin, 
Eğridere’de” gibi önce aile veya sülale adı, sonra bu aile veya sülaleye mensup 
dükkân veya işyeri sahibinin adı ve bunu takiben de dükkân veya işyerinin 
nerede olduğu kaydedilmiştir. 

Bu örneklemelerden anlaşılacağı üzere aile adlarında genelde “oğul” 
ve bazen de “zade” kelimesinin kullanıldığı dikkati çekmektedir. Çoğulu 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

124 
  

“oğlan” olan Türkçe oğul kelimesi, Orhon yazıtlarında “ogul” şeklinde çocuk, 
evlat anlamında geçmektedir.23 “Oğul” kelimesi ile aynı manaya gelen “zade” 
kelimesi ise Farsçadır. Ancak kelime zamanla değişik bir mana kazanmış ve 
çoğulu olan “zadegân” kelimesiyle asilzadeler anlamına gelmiştir. Çorum 
esnafı arasında “zade” ile ifade edilen aile veya sülalelerin genelde söz konusu 
babanın oğlu olması yanında aynı aileden daha önce yaşamış bir aile 
büyüğünün adını taşımış olabileceğini de düşünmek mümkündür. Eski 
Türklerde bir çocuk dünyaya geldiğinde ona bir “doğum adı” ve daha sonra 
gösterdiği bir kahramanlık veya öne çıkan çok belirgin bir vasfı dolayısıyla 
“erlik adı” verilmesine rağmen İslâmiyet’in kabulü ile birlikte Türk 
kültüründe dede, baba, anne gibi soya bağlı aile veya sülale adlarının daha ön 
plana çıktığını24 ve Çorum’da da bu şekilde adlandırmaların daha yaygın 
olarak kullanıldığını belirtmek gerekir. 

Çorum esnafında dikkati çeken hususlardan bir diğeri, “araba âmil ve 
tâcirlerinden Küçük Hüseyinoğlu Şâkir ve mahdumu”, “terziler esnafından 
Sabuncuoğlu Emrullah ve mahdumu”, “hırdavatçılar esnafından Enbiyazade 
Sıddık ve mahdumları”, “deri tacirlerinden Kara Ömeroğlu Ömer ve 
mahdumu Bekir”, “demircilerden Ferdioğlu Şükrü ve mahdumu”, “zahire ve 
hububat tacirlerinden Battalzade Mehmed ve mahdumları”, “attarlardan 
Evliyazade Salih ve mahdumları”, “kantariye tacirlerinden Enbiyazade Sıddık 
ve mahdumları”, “muytabiye esnafından İsaoğlu Mehmed ve mahdumu” gibi 
“filanın mahdumu” veya “mahdumları” gibi adlarla kaydedilenlerin 
olmasıdır. Köken itibariyle Arapça olan ve kendisine hizmet edilen, hizmet 
gören anlamlarını taşıyan “mahdum” kelimesi erkek evlat ve oğul demektir. 
Bu bağlamda burada dükkân veya işyeri sahibi olan babaların birikim ve 
tecrübelerini oğullarına veren ve onların yetişmelerine âmil olan anlamını 
çıkarmak mümkündür. Bazı esnaf ve işyerlerinin ise “demirci esnafından 
Dede Ahmedoğlu Mehmed Efendi mahdumu”, “ekmekçi esnafından Kavas 
Usta mahdumu Hasan”, “bakkal esnafından Emir İbrahim mahdumu Ahmed”, 
“perûkârlar (berberler) esnafından Sabuncuoğlu Mehmed mahdumları”, “deri 
tacirlerinden Curunoğlu Kadir Usta mahdumu” ve “attarlar esnafından 
Darendeli Bekir Ağa mahdumları” gibi adlarla bilinenler ise şehir halkı ve 
esnaf kesimi arasında bu kimselerin babalarının adlarıyla bilindiklerini ve 
muhtemelen babalarından intikal eden iş yerlerini kendilerinin işlettiğini 
düşündürmektedir. Bakkal esnafı arasında “mütekaid Yüzbaşı Mehmed Ali 
Efendi mahdumu Şemseddin”in babasının mütekaid askerî zümreden 
olmasından dolayı bu şekilde yazıldığı anlaşılmaktadır. Bu arada kereste 

 
23 Erhan Aydın, Orhon Yazıtları: Köl Tegin, Bilge Kağan, Tonyukuk, Ongi, Küli Çor, İstanbul: 
Bilge Kültür Sanat, 2018, bk. Dizin, s. 162, “ogul”. Ayrıca bk. Talât Tekin, Orhon Yazıtları, 
Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2006, Sözlük-Dizin, s. 158, “og(ı)l”. 
24 İslâmiyet öncesinde ve döneminde Türk kişi adlarının verilme sistemi ile ilgili olarak bk. 
Ahmet Buran, “Türk Kişi Adları Sisteminde Görünmeyen Arap Etkisi”, I. Uluslararası Adbilim 
Sempozyumu Bildiriler Kitabı, Editörler: Zeki Kaymaz-İbrahim Şahin, İzmir: Ege Üniversitesi 
Yayınları, 2021, s. 21-30. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

125 
  

tacirlerinden “Küçük Mahmud’un Bekir” adıyla yazılan kişinin ise 
Anadolu’da yaygın olduğu üzere babasının adına binaen bu şekilde yazıldığını 
söylemek gerekir.  

Baba ve oğul adlarıyla bilinen dükkân ve işyerleri yanında “terziler 
esnafından Sinanoğlu Sıddık ve biraderi”, “hırdavatçılardan Tahirzade Eşref 
ve Sıddık biraderler”, “zahire ve hububat tacirlerinden Benderlizade 
biraderler”, “kantariye tacirlerinden Tahirzade Eşref ve Sıddık biraderler” ve 
“manifaturacı esnafından Şücâeddinzade biraderler” gibi birbiriyle birader 
(erkek kardeş) olanların adlarıyla bilinen dükkân ve işyerleri de vardı. 

Çorum esnafı arasında dükkân ve işyerlerine birbiriyle “şerîk” (ortak) 
olanlar da mevcuttu. Bunlar “bakır tâcirlerinden Solakoğlu Hızır ve şerîki 
Ahmed”, “perûkârlar (berberler) esnafından Berber Hamdi ve şerîki”, 
“debbağlar esnafından Kara İsmailoğlu Ahmed ve şerîki”, “demirci 
esnafından Dedeoğlu ve şerîki”, “zahire ve hububat tacirlerinden Bayburdlu 
Mustafaoğlu Ahmed ve şerîki”, “attar esnafından Ölçekzade Hilmi ve şerîki 
Hacı Mehmed”, “lokantacı esnafından Alacalıoğlu Nuri ve şerîki” ve 
“manifaturacı esnafından Şücaeddinzade Hacı Hüseyin ve şürekâsı” şeklinde 
kaydedilmişlerdi. Burada Solakoğlu Hızır’ın ortağının adı yazılırken diğer 
ortakların isimlerinin yazılmaması, muhtemelen isimleri yazılanların dükkân 
veya işyerini işleten asıl kişi olmasından veya söz konusu iş yeri sahiplerinin 
şehir halkı arasında daha fazla tanınmasından veya bilinmesinden ileri geldiği 
söylenebilir. Bunun yanında şerîk yani ortak olduklarına dair kayıt 
olmamasına rağmen “manifaturacı esnafından Battalzade İsmet ve Kayışzade 
Şevket” ve “hırdavatçılar esnafından Destan Ağazade Hüzeyin ve Pamukoğlu 
Halil” şeklinde kaydedilenlerin de ortak dükkân ve işyerine sahip olduklarını 
belirtmek gerekir. 

Bu özellikteki esnaflardan başka damadı oldukları kişilerin adlarıyla 
yâd edilen dükkân veya iş yeri sahipleri de vardı. Bu bağlamda “kasap 
esnafından Nebî Ağa damadı Abdullah” ile yine “kasap esnafından Tîr Ağa 
damadı Abdullah”ı zikretmek mümkündür. Burada adı geçen kayınpederlerin 
“ağa” unvanıyla bilinmesi, şehrin ileri gelenlerinden olduklarına ve 
damatlarının da halk arasında onların adlarıyla anıldıklarına işaret olmalıdır. 
Tabii olarak burada söz konusu damatların şu veya bu sebeplerle iç güveyi 
olarak kayınpederlerinin evine girmiş olmalarına binaen bu şekilde anılmış 
olabileceklerini de göz önünde bulundurmak gerekir. Bunun yanında 
“manifaturacı esnafından “Tütüncüzade Şükrü ve damadı Emin”in ise 
kayınpeder-damat ilişkisi bağlamında ortaklaşa manifaturacı dükkânına sahip 
oldukları söylenebilir. Keza “kunduracı esnafından Hacı Hatip hafîdi Nuri”nin 
de dedesinin adına binaen tanındığından bu adla yazıldığı anlaşılmaktadır. 

Bu özellikte olan esnafın yanı sıra 1928’de çeşitli meslekleri icra eden 
49 esnaf, göç edip geldikleri şehir, kasaba veya yerlerin adlarıyla 
kaydedilmişlerdir. Bu bağlamda Alacalı, Amasyalıoğlu, Arnavutoğlu, 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

126 
  

Bayburtlu, Benderlizade, Boyabadlı, Boyabadlıoğlu, Darendeli (iki kişi), 
Darendelioğlu, Darendeoğlu, Erzincanlı, Erzincanlıoğlu, Erzurumlu, 
Eskişehirli (iki kişi), Halepzade, İskilipli, İstanbulluzade (iki kişi), Karamanlı, 
Karamanlıoğlu (dört kişi), Karamanlızade, Kırımoğlu, Malatyalıoğlu, 
Manisalı, Mecitözülü, Merzifonîzade, Merzifonluoğlu, Midilli’den, 
Mudurnuzade, Muhacir (üç kişi), Muhaciroğlu (iki kişi), Muşlu, Niğdeli, 
Samsunlu, Şamlıoğlu, Şamlızade (iki kişi), Tataroğlu (iki kişi), Tokatlıoğlu, 
Trabzonluoğlu şeklinde geldikleri veya ailelerinin mensup oldukları yerlere 
nisbetle isim alanlara rastlanmaktadır. Bu adlar arasında Karamanlı, 
Karamanlıoğlu ve Karamanlızade olarak bilinenlerin muhtemelen Karaman 
şehrini değil Osmanlı döneminde Karaman eyaletinden veya diyarından göç 
edenleri ifade etmelidir. Ayrıca bu adlardan sadece Anadolu’daki şehir ve 
kasabalardan değil Anadolu haricinden de Çorum’a göç edenlerin olduğu 
anlaşılmaktadır. Nitekim Kırımoğlu adıyla bilinenin vaktiyle Kırım’dan göç 
eden ailelerden olmasından dolayı bu adla bilindiği intibaını vermektedir. 
Benderlizade’deki Bender, Boğdan’ın (Moldavya) kuzeyinde Turla 
(Dinyester) ırmağı kıyısında Osmanlı Devleti’nin son sınır kalesini hatıra 
getirmektedir. Muhacir ve Muhaciroğlu olarak bilinenlerin ise Osmanlı 
İmparatorluğu’nun son dönemlerinde özellikle Balkanlar’dan ve 
Kafkasya’dan Anadolu’ya göç edenler için kullanılan genel bir kavram olduğu 
belirtilmelidir. 

Tablo 3. Çorum Esnafının Şehirde Kümelendiği Yerler 
Yer Adı Dükkân veya İş Yeri Sayısı 

Akpınar Mahallesi 3 

Aşağı Çarşı 6 

Attarlar / Attarlar Çarşısı 22 

Azab Ahmed Mahallesi 3 

Azab Sokağı Caddesi 1 

Bakırcılar / Bakırcılar Çarşısı 10 

Bezzaz Çarşısı / Bezzazlar 17 

Câmi-i Kebîr 23 

Câmi-i Kebîr Mahallesi 1 

Çakır Mahallesi 1 

Çarıkçılar 5 

Çöplük 30 

Debbağlar 29 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

127 
  

Demirciler 39 

Dikiciler 25 

Eğridere / Eğridere Çarşısı 25 

Eski Demirciler 1 

Eski Hamam 1 

Hamid Câmii 2 

Hükümet 16 

İnşaatçılar 4 

Kapalı Çarşı 1 

Karamancı Postahanesi 1 

Kebabcılar 9 

Kınalı 1 

Kubbeli / Kubbeli Çarşı 7 

Kürkçüler 16 

Kütüphane 14 

Maarif Kahvesi 6 

Muytablar 16 

Pamuk Hanı 4 

Pazar Meydanı 50 

Pazar Yeri 4 

Pekmez Pazarı 2 

Saat Kulesi 10 

Sandıkçılar 4 

Saraçlar 12 

Semerciler 18 

Suluhan 1 

Taşhane 2 

Telgrafhane 6 

Veli Paşa Hanı 7 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

128 
  

Yakacılar 2 

Yeni Hamam 5 

Toplam: 44 462 

Yukarıdaki tabloda da (Tablo 3) görüldüğü üzere 1928 senesinde 
Çorum esnafının şehirde kümelendiği yerler, şüphesiz Çorum’un toponimisi 
yani yer adları için de önem arz etmektedir. Bu tarihte şehirdeki esnafın sayısı 
562 olduğu halde, yukarıdaki tabloda dükkân veya işyerinin sayısının 462 
olarak gözükmesinin sebebi, 100 civarında esnaf, doktor ve fabrika sahibi gibi 
meslek sahiplerinin isimleri ve iştigal ettikleri mesleklerinin yanına dükkân 
veya iş yerlerinin nerede olduğunun yazılmamasından ileri gelmektedir. 

Esnafın kümelendiği yerler arasında Pazar Meydanı, 50 dükkân veya 
iş kolu ile en fazla dükkân ve iş yerini barındırmaktaydı. Bu pazar yerinde 36 
zahire ve hububat taciri, 6 un ve irmik taciri, 3 bakkal, ikişer attar ve 
manifaturacı, bir de hırdavatçı vardı. Pazar Yeri olarak bilinen yerde ise 4 
manifaturacı mevcuttu. Demirciler Çarşısı’ndaki toplam 39 esnafın 20’si 
demirci, 12’si araba âmil ve tâciri, 3’ü araba levazımı satıcısı, 2’si bakkal, 
bireri de perûkâr (berber) ve kahvehane sahibi idi. Çöplük adıyla bilinen tarihî 
çarşıda 30 dükkân veya iş yeri vardı. Bunların 11’i bakkal, 7’si sebzeci, 5’i 
kasap, bireri de ekmekçi, bıçakçı, perûkâr (berber), terzi, debbağ (derici), 
kahvehane ve muytab (kıl dokuyan) idi. Debbağların (dericilerin) faaliyet 
gösterdiği Debbağlar adlı yer veya çarşıda 29 kişinin dükkânı veya işyeri 
bulunmaktaydı. Bunların 4’ü deri ticareti ile iştigal etmekteydiler. 
Kuyumculuk merkezi olan Çorum’un Eğridere Çarşısı’ndaki 25 dükkân ve 
işyerinin 9’u bakkal, 7’si leblebici, 3’ü attar, 2’si kahvehane ve bireri de 
perûkâr (berber), kunduracı, kereste tâciri ve müskirat deposu idi. 1,5 metrelik 
genişliği ile dünyanın en dar sokağı olarak bilinen Dikiciler’de toplam 25 
esnafın 21’i kunduracı ve geri kalanları bakkal, terzi, saatçi ve kuyumcu idi. 
Câmi-i Kebîr civarında ve altında faaliyet gösteren 23 esnafın 9’u bakkal, 3’ü 
perûkâr, ikişeri saatçi ve kahvehane ile marangoz, bireri de ekmekçi, şekerci, 
kunduracı, keresteci ve leblebici idi. Bu caminin etrafında teşekkül etmiş 
olduğu anlaşılan Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde 1 kahvehane vardı. Toplam 22 
esnafı barındıran Attarlar / Attarlar Çarşısı’ndaki esnafın 19’u attar ve bireri 
de hırdavatçı, sarraf ve manifaturacı idi. Semerciler Çarşısı toplam 18 dükkâna 
sahipti. Bunların 10’u semerci, 8’i de keçeci idi. 

Bunlara ilaveten Bezzaz Çarşısı / Bezzazlar’da 12 bezzaz, 3 
manifaturacı, birer afyon taciri ve kahvehane olmak üzere toplam 17; 
Kürkçüler’de 8 terzi ve ikişer zahire ve hububat taciri, kunduracı, kuyumcu, 
bezzaz olmak üzere toplam 16; Muytabiye (kıl dokuyan ve kıldan çul ve yem 
torbası yapanların sokağı veya çarşısı) olarak bilinen yerde faaliyet 
gösterenler toplam 16; Hükümet Konağı’nın altında Ziraat Bankası, civarında 
dörder perûkâr (berber) ve kunduracı, karşısında birer bakkal, kunduracı ve 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

129 
  

manifaturacı, civarında birer bakkal, terzi, zahire ve hububat tâciri ve 
kuyumcu ile Hükümet Caddesi’nde bakkal olmak üzere toplam 16; Kütüphane 
civarında 6 un ve irmik tâciri, 3 zahire ve hububat taciri, birer ekmekçi ve 
bakkal ile altında 3 manifaturacı olmak üzere toplam 14; Bakırcılar’da 7 bakır 
tâciri, 2 terzi ve 1 kuyumcu olmak üzere toplam 10; Saat Kulesi Altında 1 un 
ve irmik taciri ile 4 zahire ve hububat taciri, karşısında üç attar ile birer 
hırdavatçı ve kantariye taciri olmak üzere toplam 10; Kebapçılar’da birer 
bakkal ve kasap ile 3 ekmekçi ve 4 lokantacı olmak üzere toplam 9; Kubbeli 
Çarşı’da birer ekmekçi, perûkâr (berber), hancı, manifaturacı ve 3 bakkal 
olmak üzere toplam 7; Veliyüddin Paşa Hanı ve Veli Paşa Oteli’nde birer 
bakkal, hancı, hırdavatçı, kantariye taciri ve han altında 2 hırdavatçı ve hanın 
karşısında 1 kasap olmak üzere toplam 7; Maarif Kahvesi Arkasında birer 
hırdavatçı, attar ve manifaturacı, karşısında 1 ve bitişiğinde 2 manifaturacı 
olmak üzere toplam 6; Telgrafhane Karşısında birer zahire ve hububat taciri, 
kereste taciri, manifaturacı ve marangoz, civarında 1 köseleci ve bitişiğinde 1 
manifaturacı olmak üzere toplam 6; Aşağı Çarşı’da birer ekmekçi ve 
kahvehane ile ikişer bakkal ve hancı olmak üzere toplam 6; Çarıkçılar’da 1 
attar ve 4 manifaturacı olmak toplam 5; Yeni Hamam civarında birer ekmekçi, 
terzi ve sarraf ile 2 kereste taciri olmak üzere toplam 5; Sandıkçılar’da 4 
sandıkçı ve Pamuk Hanı civarında birer perûkâr (berber), terzi, debbağ ve han 
civarında 1 kahvehane olmak üzere toplam 4 dükkân veya işyerleri mevcuttu. 

Bu arada sayıca az da olsa Akpınar Mahallesi’nde toplam 3 bakkal; 
Azab Ahmed Mahallesi’nde 2 kahvehane ve 1 müskirat fabrikası; Pekmez 
Pazarı’nda toplam 2 terzi; Hamid Camii civarında birer kasap ve bakkal; 
Taşhane civarında birer bakkal ve sade yağcı; Yakacılar’da 2 kalay taciri; 
Azap Sokağı Caddesi’nde 1 kırtasiyeci, Çakır Mahallesi ve Eski Hamam’da 
birer ekmekçi, Eski Demirciler’de 1 lokanta, Kapalı Çarşı’da 1 sade yağcı, 
Karamancı Postahanesi’nde 1 demirci, Kınalı’da 1 müskirat deposu ve 
Suluhan civarında 1 marangoz vardı. 

Sonuç 

Çorum şehri, Osmanlı idaresine girdikten yaklaşık 50 sene sonra 
1456’da nüfus bakımından bir kasaba büyüklüğünde idi. Böyle olmakla 
beraber şehrin çeşitlilik gösteren bir esnaf zümresi vardı. Bu tarihten XVI. 
yüzyıl sonuna kadarki süreçte şehrin hem nüfus hem de inşa edilen cami, 
mescit ve diğer dinî ve sosyal tesislerle fizikî bakımdan büyük bir gelişme 
göstermesine paralel olarak esnaf zümresinin de çarşıların ve pazarların 
oluşmasında ve dolayısıyla şehrin fizikî şekillenmesinde önemli bir rol 
oynadığını belirtmek gerekir. Daha sonraki yüzyıllarda uzun süre bu 
şekillenme ve yapılanmada çok fazla bir değişiklik olmamasına rağmen 19. 
yüzyıl sonlarında inşa edilen ve bugün Veli Paşa Hanı olarak bilinen 
Veliyüddin Paşa Hanı ve Yedisekiz Hasan Paşa tarafından inşa edilen Saat 
Kulesi gibi tesisler çevresinde yeni şekillenmeler ve yapılanmalar meydana 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

130 
  

gelmiştir. Osmanlı dönemindeki bu şekillenmeler ve yapılanmaların bütüncül 
tarih bakışıyla Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk yıllarında Çorum esnafını da içine 
alan Ticaret Salnamesi’ne yansıdığını ifade etmeliyiz. 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

131 
  

Kaynakça 

Arşiv Kaynakları 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi [BOA],  Maliyeden Müdevver 
Defterler, nr. 354. 

BOA, Tapu Tahrir Defteri [TD], nr. 444. 

Yayımlanmış Arşiv Kaynakları 

387 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyet-i Karaman ve Rûm Defteri 
(937/1530), II, <Dizin ve Tıpkı Basım>, Ankara: T.C. Başbakanlık Devlet 
Arşivleri Genel Müdürlüğ Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı 1997. 

H. 984 (M. 1576/1577) Tarihli ve TKG.KK.TTd.54 Numaralı Defter-
i Mufassal-ı Livâ-i Çorum Tıpkıbasım, II, Ankara: T.C. Çevre ve Şehircilik 
Bakanlığı Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü Arşiv Dairesi Başkanlığı 2014. 

H. 984 (M. 1576/1577) Tarihli ve TKG.KK.TTd.54 Numaralı Defter-
i Mufassal-ı Livâ-i Çorum, I, Ankara: T.C.Çevre ve Şehircilik Bakanlığı Tapu 
ve Kadastro Genel Müdürlüğü Arşiv Dairesi Başkanlığı 2014. 

Araştırmalar ve İncelemeler 

Aydın, Erhan, Orhon Yazıtları: Köl Tegin, Bilge Kağan, Tonyukuk, 
Ongi, Küli Çor, İstanbul: Bilge Kültür Sanat 2018.  

Barkan, Ömer Lûtfi, XV ve XV inci asırlarda Osmanlı 
İmparatorluğunda Ziraî Ekonominin Hukukî ve Malî Esasları, Birirnci Cilt 
Kanunlar, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları 1943. 

Bulduk, Üçler, “Çorum Sancağının Osmanlı İdarîTeşkilatındaki Yeri 
- I”, OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama 
Merkezi Dergisi, Sayı 3 (1992), s. 129-167. 

Buran, Ahmet, “Türk Kişi Adları Sisteminde Görünmeyen Arap 
Etkisi”, I. Uluslararası Adbilim Sempozyumu Bildiriler Kitabı, Editörler: Zeki 
Kaymaz-İbrahim Şahin, Ege Üniversitesi Yayınlar, İzmir 2021, s. 21-30. 

Dernschwam, Hans, İstanbul ve Anadolu’ya Seyahat Günlüğü (Çev. 
Yaşar Önen), Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları 1987. 

Evliyâ Çelebi b. Derviş Mehemmed Zıllî, Evliyâ Çelebi 
Seyahatnâmesi, II. Kitap, Hazırlayanlar: Zekeriya Kurşun - Seyit Ali 
Kahraman - Yücel Dağlı, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 1998. 

Faroqhi, Suraiya, “Fatih Döneminden Evliya Çelebi Seyahatine Kadar 
Çorum”, Çorum Tarihi (haz. 5. Hitit Festival Komitesi), Çorum 1990, s. 79-
120. 

Kallek, Cengiz, “Feddân”, DİA, 12 (1995), s. 293-294. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

132 
  

Mehmed Hâşim, Îmâ-yı Törehât-ı Büldânân: Osmanlı Beldelerinin 
Töreleri, Hazırlayanlar: Feridun M. Emecen - İlhan Şahin, Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları 2022. 

Mütercim Asım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-
Muhît, Kâmûsu’l-Muhît Tercümesi, VI, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 
Kurumu Başkanlığı Yayınları 2014. 

Streit, Clarence K., Bilinmeyen Türkler: Mustafa Kemal Paşa. 
Milliyetçi Ankara ve Anadolu’da Gündelik Hayat. Ocak-Mart 1921, 
hazırlayan ve notlandıran Heat W. Lowry, İstanbul: Bahçeşehir Üniversitesi 
Yayınları 2011. 

Şahin, İlhan, “Çorum”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (DİA), 8 (1993), 
s. 373-376. 

Tekin, Talât, Orhon Yazıtları, Ankra: Türk Dil Kurumu Yayınları 
2006. 

Türkiye Cumhuriyeti Malûl Gaziler Büyük Ticaret Salnâmesi, 
İstanbul: Kâğıtçılık Matbaacılık Anonim Şirketi 1928. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



133 
  

 

 

 

Tanzimat Dönemi Çorum Kentinde Câmi-i Kebir Mahallesi 

 

Hümeyra Karabıyık** 
 

Giriş 

Klasik dönemden itibaren Osmanlı şehirlerindeki en alt idarî birim 
mahalle, kırsal alanda ise köydür (Ortaylı, 2000, s. 106). Mahalle, Osmanlı 
şehrinde birbirini tanıyan, davranışlarından kısmen sorumlu, dayanışma 
içindeki insanların birlikte yaşadığı birimdir. Genellikle aynı mescitte ibadet 
eden cemaatin aileleriyle yerleştiği bu alan, toplumsal ilişkilerin 
düzenlenmesinde oldukça etkilidir. Dolayısıyla İslam şehirleri çoğu zaman 
mahallelerden oluşan bileşim olarak görülür. Farklı din ve etnik grupların ayrı 
mahallelerde toplanması da yapının belirgin özelliğidir (Ergenç, 1984, s. 69). 
Bu bağlamda, Çorum’un en eski mahallelerinden Câmi-i Kebîr Mahallesi’nin 
detaylarına değinmeden önce, öncelikle “Câmi-i Kebîr” adlandırmasının 
Osmanlı şehir dokusu içindeki yerine değinmek gerekir. Osmanlı döneminde 
padişah ve yakınları tarafından yaptırılan câmilere selâtin câmileri denilirken, 
şehir merkezindeki Cuma mescidi niteliğindeki en büyük câmi halk arasında 
Ulu Câmi, Câmi-i Kebîr veya Büyük Câmi şeklinde adlandırılmıştır (Ilıca, 
2006, s.28). Merkezî konuma sahip câminin adıyla anılan Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nin Tanzimat döneminde mikro ölçekte incelenmesi 
amaçlanmaktadır. Söz konusu mahallenin sosyal ve ekonomik dokusunun 
ortaya konulması, yalnızca Çorum şehir tarihine katkı sağlamakla kalmayıp, 
Tanzimat dönemi Osmanlı taşra toplumunun dönüşümünü, gündelik hayat 
pratiklerini ve gelir-vergi ilişkilerini mahalle ölçeğinde görünür kılmaktadır. 
Böylece çalışma, sıradan hâne reisleri üzerinden Osmanlı modernleşme 
sürecinin toplumsal tabana nasıl yansıdığını görmek açısından önemlidir.  

Bu çalışma, temelde Osmanlı sosyal ve iktisadî tarihi araştırmalarında 
merkezî bir yere sahip olan temettüat defteri ve tereke kayıtları gibi birincil 
kaynakların kullanımına dayanmaktadır. 1844-1845 tarihli temettüat 
defterinden hareketle hâne reislerinin isim, lakap ve unvanları tasnif 
edilmiştir. Aile adlarının yapısı üzerinden toplumsal statü, meslekî aidiyet ve 
yer adlarıyla kurulan bağlar yorumlanmıştır. Aynı defterde kayıtlı meslek 
grupları, gelir kalemleri, tarım arazileri, hayvan varlıkları ve vergi yükleri 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü. 
humeyra.hk@gmail.com, ORCID: 0000-0001-9739-3709 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

134 
  

tablo ve grafikler aracılığıyla değerlendirilmiştir. İlaveten cehri, bağ ve tarla 
gelirleri ile ticaret ve zanaat odaklı ekonomik yapı karşılaştırmalı biçimde 
analiz edilmiştir. Tereke kayıtları ise mahalle sakinlerinin maddi kültürünü, 
tüketim pratiklerini, dinî duyarlılıklarını ve eğitim düzeylerini ortaya koyan 
tamamlayıcı veriler olarak ele alınmıştır. Özellikle tekstil ürünleri, ev eşyaları, 
kahve-tütün takımları, temizlik ve hamam kültürü, silahlar ve kitaplar 
üzerinden mahalledeki yaşam tarzı ve toplumsal hiyerarşi ortaya konulmuştur. 

Çorum merkez kazasına ait temettüat defterleri daha önce İlyas Ak 
tarafından kapsamlı biçimde yüksek lisans tezi olarak çalışılmış, ayrıca Şerif 
Korkmaz doktora tezinde bu kaynaklardan büyük ölçüde yararlanmıştır (Ak, 
2017; Korkmaz, 2003). Ancak her iki değerli çalışmada da Câmi-i Kebîr 
Mahallesi Çorum geneli içinde ele alınmış, bu mahallenin sosyal, ekonomik 
ve kültürel dokusunu bütün yönleriyle ortaya koyan müstakil bir monografi 
çalışması yapılmamıştır. Bu çalışma söz konusu literatüre dayanmakla birlikte 
onlardan ayrılarak Câmi-i Kebîr Mahallesi’ni tek başına incelemektedir. 
Câmi-i Kebîr Mahallesi’ne ait temettüat defteri bu amaç doğrultusunda 
yeniden okunup hâne düzeyinde ayrıntılı olarak incelenmiş ve elde edilen 
veriler tereke kayıtlarıyla birlikte değerlendirilmiştir. Böylece hem mevcut 
çalışmalara atıfla devamlılık kurulmuş hem de Câmi-i Kebir Mahallesi 
özelinde literatürdeki boşluk doldurularak mahalle ölçeğinde derinlemesine 
bir mikro tarih çalışması sunulmuştur. 

1844-1845 Tarihli Temettuat Defteri’ne Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Aile Adları, Unvanlar ve İsimler 

1844-1845 tarihli temettuat defterine göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde toplam 40 hâne reisi kayıtlıdır (Korkmaz, 2003, s.167; Ak, 
2017, s.75; BOA. ML. VRD. TMT. d. 470). Ömer Lütfi Barkan’ın her hânenin 
ortalama 5 kişiden oluştuğu yönündeki kabulü esas alındığında mahallenin 
nüfusunun yaklaşık 200 kişi olduğu söylenilebilir (Barkan, 1953, s. 12). 
Temettuat kayıtlarının tutulduğu 1844 yılına ait nüfus defterinde ise Hacı H. 
Şahin’in tespitine göre Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde 48 hâne ve 103 nüfus 
bulunmaktadır (Şahin, s.17).  

Temettüat kayıtları, hâne reislerinin aile adlarına ilişkin güvenilir 
bilgiler sağlamakta ve Osmanlı toplum yapısını mikro ölçekte izlemeye 
olanak vermektedir. Nitekim Çorum’daki Câmi-i Kebîr Mahallesi’ne ait 
defterin incelenmesi, mahallede Çalıkuşoğlu, Hacı Mahmutoğlu, 
Sabuncuoğlu ve Keşkekoğlu gibi aile adlarının kayıtlı olduğunu 
göstermektedir.  

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

135 
  

Tablo 1: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Aile Adları1 

Aile Adı Kaç Hâne Reisi 
Tarafından 
Kullanıldığı 

Aile Adı Kaç Hâne Reisi 
Tarafından 
Kullanıldığı 

Arapoğlu 1 Karaalemdaroğlu 1 

Cekcekoğlu 1 Karakirdabanoğlu 1 

Çalıkuşuoğlu 2 Karaağaçlıoğlu 1 

Çırakoğlu 1 Karskadızâde 1 

Çorukoğlu 2 Kaşağcıoğlu 2 

Ebrasoğlu 1 Keşkekoğlu 1 

Enbiyaoğlu 1 Kılıççıoğlu 1 

Hacımahmutoğlu  2 Müezzinoğlu 1 

Hacıvaizoğlu 2 Sabuncuoğlu 2 

Hamahmetoğlu 1 Semercioğlu 1 

Haydaroğlu 1 Şeyhoğlu 2 

Kocahasanoğlu 1 Taşkaldıranoğlu 1 

Kabasakaloğlu 1 Yazıcıoğlu 1 

Kadıoğlu 1 Temettüat 
Kayıtlarında Aile 
Adı Belirtilmeyen  

2 

Kadirbeyoğlu
  

4   

Temettüat kayıtlarına göre Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde 30 aile ve 40 
hâne reisi bulunmaktadır. Tablodaki dağılım, mahallede 28 farklı aile adının 
yer aldığını göstermektedir.  “Kadirbeyoğlu” aile adı 4 hâne reisi tarafından 
taşınmaktadır. Ayrıca 7 aile adı ikişer hâne reisi tarafından kullanılmaktadır, 
bu dağılım toplam aile adlarının %25’ini yani dörtte birini meydana 
getirmektedir. 20 farklı aile adı ise birer hâne reisine ait olup, toplam aile 
adları içindeki oranı %73,43’tür. Sonuç olarak, mahalledeki 1 hâne reisi 
tarafından kullanılan aile adları büyük çoğunluğu oluşturmaktadır (BOA. ML. 
VRD.TMT. d. 470).  

 
1 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

136 
  

Temettüat kayıtlarında “Halil Hamdi” olarak geçen hâne reisinin 
lakabı ve baba adı belirtilmemiştir (BOA. ML. VRD.TMT. d. 470, s. 5). 
Mesleği debbağ çırağı olan bu şahsın, 1844 yılı nüfus defterindeki kayıtlarda 
“Hamdioğlu Halil b. Hüseyin” olarak geçtiği görülmektedir (Şahin, 2012, 
s.85).  

Aile adları incelediğinde 27 hâne reisinin “Semercioğlu” örneğinde 
olduğu gibi aile adında “oğlu” unsurunu kullanıldığı görülmektedir. Buna 
karşılık yalnızca 1 hâne reisinin “Kars Kadızâde” örneğinde Farsça 
“oğlu/evlâdı” anlamına gelen “-zâde” ifadesini kullandığı tespit edilmektedir. 
“Kars Kadızâde” adı ayrıca ailenin Kars kentiyle muhtemel bir toponimi 
bağına da işaret etmektedir.  Tablo 1’deki veriler, dinî, meslekî ve toplumsal 
statüyü yansıtan aile adlarının da bulunduğunu göstermektedir. Hacı 
Mahmutoğlu, Hacı Vaizoğlu gibi dinî unvan taşıyanlar ile Sabuncuoğlu, 
Yazıcıoğlu gibi mesleğe gönderme yapan ve büyük/yaşlı anlamıyla Koca 
Hasanoğlu gibi toplumsal statüyü belirten aile adları buna örnektir. Mahallede 
aile adları yanında 3 hâne reisinin lakapları da kayıtlıdır. Bu lakaplar Kara, 
Kürt ve Köse’dir.  

Tablo 2: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Unvanları2 

Unvan Kaç Hâne Reisi Tarafından Kullanıldığı 

Hacı 8 

Hafız 3 

Hafız Efendi 1 

 

Tablo 2’de hâne reisleri arasında hacı ve hafız gibi dinî nitelikli 
unvanların bulunduğu görülmektedir. Toplam 40 hâne reisinin %20’si “hacı”, 
%10’u ise “hafız” unvanına sahiptir. Osmanlı toplumunda hacca gitmiş 
olmak, yaygın biçimde saygınlık ve toplumsal prestij sağlayan statü 
göstergesidir. Hafızlık ise Kur‛an-ı Kerim’i ezbere bilenlere atfedilen dinî 
itibarın ifadesidir. Öte yandan Temettüat kayıtlarında hâne reislerinin %70’ine 
ilişkin unvan bilgisinin belirtilmemiş olması da söz konudur.   

Aşağıdaki tabloda Câmi-i Kebîr Mahallesi’ndeki hâne reislerinin 
isimleri ve kaç hâne reisi tarafından kullanıldığı tablo ve grafik olarak 
sunulmaktadır. Toplamda 15 farklı kişi isminin bulunduğu mahallede, 40 hâne 
reisi vardır.  

 
2 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

137 
  

Tablo 3: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin İsimleri3 

Hâne Reisinin İsmi Kaç Hâne Reisi 
Tarafından 
Kullanıldığı 

Hâne Reisinin İsmi Kaç Hâne Reisi 
Tarafından 
Kullanıldığı 

Ahmet 5 İbrahim 2 

Ali 3 İsmail 2 

Bekir 1 Mehmet 10 

Hacı 1 Mustafa 2 

Halil 1 Osman 4 

Hamdi Halil 1 Ömer 3 

Hasan 2 Süleyman 1 

Hüseyin 2   

Tablo 3’de de görüldüğü gibi en yaygın hâne reisi ismi “Mehmet”tir. 
Mahalledeki 10 hâne reisi tarafından kullanılan bu isim, diğer isimlere kıyasla 
belirgin bir şekilde daha fazla tercih edilmektedir. Birden fazla isim ise sadece 
1 hâne reisi tarafından kullanılarak en az yaygın isimler kategorisinde yer 
almaktadır. Bu isimler Bekir, Hamdi, Halil, Hacı, Hamdi Halil ve 
Süleyman’dır.    

Grafik 1: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reisi İsimlerinin Kullanım Sıklığı4 

 

 
3 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 
4 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 

5
3

1 1 1 1
2 2 2 2

10

2
4

3
1

0
2
4
6
8
10
12

Ahm
et Ali

Beki
r

Hacı Hali
l

Ham
di 

Hali
l
Hasa

n

Hüse
yin

İbr
ahi

m
İsm

ail

Mehm
et

Must
afa

Osm
an

Ömer

Süle
ym

an



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

138 
  

Grafik 1’de isimlerin kullanım sıkılığına bakıldığında, Ahmet, 
Osman, Ali, Ömer gibi bazı isimlerin orta düzeyde yaygın olduğu 
görülmektedir. Hüseyin, Hasan, İsmail ve İbrahim gibi isimler ise 2 hâne reisi 
tarafından kullanılarak daha az yaygınlık göstermektedir.   

1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Meslekleri 

Mahallede zanaat ve hizmet sektörüne mensup farklı esnaf grupları 
mevcuttur. Bunlar attar/aktarlar, berberler, bezzazlar, muytab/mutaflar, 
serrac/saraçlar ve terzilerdir.  

Tablo 4: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Meslekleri 5 

Meslek Hâne Reisi Sayısı Meslek Hâne Reisi Sayısı 

Attar 3 Manav 1 

Berber 2 Muallim-i Sıbyan 1 

Berber Çırağı 1 Muytab 1 

Bezzaz 3 Muytab Çırağı 1 

Debbağ Çırağı 2 Penbeci 1 

Dikici Çırağı 1 Serrac 1 

Duhancı 1 Serrac Çırağı 1 

Irgat 2 Terzi 1 

Kahveci 2 Terzi Çırağı 2 

Keçeci  1 Tımarlı Süvari 2 

Kılıççı 1   

Tablo 4’ten de anlaşılacağı üzere Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde 17 
farklı meslek kaydedilmiştir.   Mahallede 2 tımarlı süvari bulunması, zanaat 
ve hizmet sektörünün yanı sıra askerî unsurun da varlığına işaret etmektedir. 
Attarlık ve bezzazlık en yaygın mesleklerdir. Buna karşılık kılıççı, manav ve 
terzi gibi meslekler yalnızca birer hâne reisi tarafından icra edilmekte ve 
meslek yelpazesinde nadir görünmektedir. Ayrıca debbağ çırağı, muytab 
çırağı, dikici çırağı (eski ayakkabıları tamir eden) gibi örnekler usta-çırak 
ilişkisinin de önemini göstermesi açısından kayda değerdir. Eğitimle ilgili 
olarak 3 medrese öğrencisi mevcuttur. Bunlardan Kadıoğlu Hafız Mehmet, 
aynı zamanda Cami-i Kebir’de imam olarak görev yapmaktadır. Meslek dışı 

 
5 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

139 
  

olarak 3 kişi bilâ-sanat (mesleksiz), 3 kişi ise amel-mande (çalışamayacak 
durumda) kaydedilmiştir. Dikkat çekici bir diğer husus, Müezzinoğlu Hacı 
Bekir’in hem attar hem de bezzaz olarak, yani iki işi birlikte yürütmesidir. 
Kahveci Kara Mustafa’nın kaydında ise âmâ (kör) bilgisi düşülmüştür.6 Bütün 
bu çeşitlilik, mahallede esnaftan tarım işçisine, eğitimciden askerî personele 
kadar uzanan geniş bir meslek skalasının olduğunu göstermektedir. Nitekim 
mahallede hem kalifiye işlerin hem de temel emeği barındıran canlı ekonomik 
hayatın varlığı söz konusudur denilebilir.  

1844-45 Yılı Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’ndeki Hâne Reislerinin Sahip Oldukları Tarım Alanlarının 
Miktarı ve Gelirleri 

Mahalle sakinlerinin bağları, cehri (boya bitkisi) ektikleri alanlar ve 
tarlaları bulunmaktadır. Tablo 5’e göre toplam 108,5 dönümlük tarım alanının 
72,5 dönümü gelir getirmekte ve bu alanlardan 1.118,5 kuruş elde 
edilmektedir. Gelir getiren alanlar içinde cehrilik, 16,5 dönümle görece küçük 
bir paya sahip olmasına rağmen 663,5 kuruşluk hasılatla toplam gelirin 
%59,3’ünü oluşturmaktadır. Bu çerçevede cehrilik, 40,21 kuruş/dönüm 
düzeyindeki geliriyle en yüksek verimi sağlamaktadır. Bağlar, 28 dönümde 
389,5 kuruşluk hasılatla toplam gelirin %34,8’ini karşılamaktadır. Ancak 
13,91 kuruş/dönüm düzeyindeki gelirle genel ortalamanın altındadır. Tarlalar 
ise 28 dönümde yalnızca 65,5 kuruş gelir getirmekte ve 2,34 kuruş/dönüm 
verimi hem ortalamadan hem de diğer kullanım türlerinden belirgin biçimde 
geride kalmaktadır. Ayrıca gelir getirmeyen 36 dönümlük alanın varlığı, tüm 
arazi dikkate alındığında ortalama geliri 10,31 kuruş/dönüm seviyesine 
düşürmektedir.  

Tablo 5: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Sahip Olduğu Tarım Alanlarının Miktarı ve 
Geliri7 

Toprağın 
Türü 

Gelir 
Getiren 
(Dönü
m) 

Gelir 
(Kuru
ş) 

Dönüm 
Başına Düşen 
Gelir 
(Kuruş)  

Gelir 
Getirmeye
n (Dönüm)  

Tarım Alanlarının 
Mevkileri 

Bağ 28 389,5 13,91 18,5 Aşçılar, Ayarık, 
Çomar, Eskiekin, Ilıca, 
Kapaklı, Sarin 

Cehrilik 16,5 663,5 40,21 17,5 Ayarık, Çomar, 
Kapaklı, Kınık, Sıklık 

 
6 Tametüat defterinde 5 numaralı hâne reisi olarak kayıtlı olan Kahveci Mustafa’nın lakabı 
“Kara” olarak geçmektedir (BOA. ML. VRD. TMT. d. 470, s. 2). 1844 tarihli nüfus defterinde 
ise aynı hâne reisinin lakabı “Karabela oğlu” olarak belirtilmektedir (Şahin, 2012, s. 83).  
7 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

140 
  

Toprağın 
Türü 

Gelir 
Getiren 
(Dönü
m) 

Gelir 
(Kuru
ş) 

Dönüm 
Başına Düşen 
Gelir 
(Kuruş)  

Gelir 
Getirmeye
n (Dönüm)  

Tarım Alanlarının 
Mevkileri 

Tarla 28 65,5 2,4 - Karacaviran 

Toplam 72,5 1118,5 15,42 
(ortalama) 

36 - 

Tablo 5 gelirin belirli alanlarda yoğunlaştığını göstermektedir. 
Nitekim cehrilik alanı küçük olmasına rağmen yukarıda da belirtildiği gibi 
önemli bir gelir kaynağıdır. Dönüm başına gelir esas alındığında cehrilik bağa 
göre yaklaşık 2,9, tarlaya göre 17 kat daha verimlidir. Buna karşılık bağ ve 
tarla, gelir getiren alanın yaklaşık %77’sini meydana getirse de ürettikleri gelir 
bu payı karşılamamaktadır. Özellikle de tarlalar düşük verimlidir.  

Cehriliklerin Ayarık, Çomar ve Kapaklı gibi bağlarla aynı mevkilerde 
bulunması, aynı küçük bölgelerde farklı ürünlerin yetiştiğini ve koşulların 
değişken olabileceğini düşündürmektedir. Tarlaların Karacaviran’da 
yoğunlaşması ise düşük verimin mevkiye özgü sorunlarla örneğin su 
sıkıntısıyla ilişkili olabileceğini akla getirmektedir.   

1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Sahip Oldukları Hayvanlar ve Gelirleri 

Temettüat kayıtlarında Câmi-i Kebîr Mahallesi’ndeki hâne reislerine 
ait hayvan varlığı ve bunlardan sağlanan yıllık gelirler birlikte yer almaktadır. 
Bu sayede “hangi hayvanın ne kadar gelir getirdiği” ya da “hangisinin gelir 
getirmediği” gibi sorulara kayıtlara dayılı olarak yanıt vermek mümkündür. 
Mahallede meskûn hâne reislerinin sahip olduğu hayvan sayısı toplam 168 
olup, 63 baş hayvandan 695 kuruş yıllık gelir sağlanmaktadır. Gelir getiren 
hayvanların gelir içindeki payının %37,5, gelir getirmeyenlerin ise %62,5 
olduğu tespit edilmektedir. Tablo 6, hayvan varlığının önemli bölümünün 
gelir üretiminden muaf yani yavru, kısır vs. olabildiğini göstermektedir. 

Tablo 6: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Sahip Olduğu Hayvan Sayısı ve Geliri8 

Hayvan Türü Sayısı Geliri (Kuruş) Hayvan Türü Sayısı Geliri (Kuruş) 

Sağman İnek 32 480 Sağman Keçi 12 60 

Buzağı 32 - Oğlak 12 - 

Dölsüz İnek 8 - Erkek Merkep 9 - 

Tosun  2 - Kısrak 2 50 

 
8 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

141 
  

Hayvan Türü Sayısı Geliri (Kuruş) Hayvan Türü Sayısı Geliri (Kuruş) 

Sağman Manda 1 30 Dölsüz Kısrak 1 - 

Malak 1 - Tay 2 - 

Sağman Koyun 15 75 Esb (At) 2 - 

Kuzu 15 -    

32 baş sağman ineğin 1844 yılı toplam geliri 480 kuruştur ve 
hayvansal gelir toplamının yaklaşık %69,1’ine tekabül etmektedir. Buna 
karşılık buzağı, kuzu, oğlak, erkek merkep, dölsüz inek, tosun, dölsüz kısrak, 
tay, malak ve esb gibi hayvanların gelir kaydı yoktur. Bu durum kuzu, oğlak, 
buzağı, tay ve malak gibi hayvanların henüz gelir getirecek olgunluğa 
erişmediğini göstermektedir.  Ayrıca erkek merkep, dölsüz inek, tosun, dölsüz 
kısrak, esb gibi hayvanlar da gelir getirmemektedir. Bu hayvanlar da gelir 
getirmemesine rağmen, örneğin merkebin yük taşıyor olabileceği veya tosun 
gibi hayvanların damızlık veya başka bir ekonomik döngü içinde yer 
alabileceği göz önünde bulundurulmalıdır. 

1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi Hâne Reislerinin Gelir Kaynakları 

Câmi-i Kebîr Mahallesi’ne ait temettüat kayıtları incelendiğinde, 32 
hâne reisinin çıraklık, zanaat, ticaret ve kira gibi farklı alanlardan gelir 
sağladığı tespit edilmektedir. Aynı zamanda mahallenin ekonomik açıdan da 
çeşitlilik arz eden yapıya sahip olduğu anlaşılmaktadır. 

Tablo 7: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi Hâne Reislerinin Gelir Kaynakları9 

Gelir Kaynağı Hâne Reisi Sayısı Toplam Gelir (Kuruş) 

Çıraklıktan 8 865 

Dükkân Kirasından 1 30 

Hocalıktan 1 90 

Irgatlıktan 2 195 

Ticaretten 7 4775 

Zanaatından 12 2205,5 

Diğer 1 65 

Toplam 32 8225,5 

 
9 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

142 
  

Toplam gelir miktarı 8.225,5 kuruştur. 4.775 kuruş ile en yüksek gelir 
kalemi ticaret olup, mahalle sakinlerinin önemli kısmının ticari faaliyetlerle 
uğraştığı görülmektedir. Bunu 2.205,5 kuruş ile zanaatkârlık, 865 kuruş ile 
çıraklık gelirleri izlemektedir. Elde edilen veriler, mahallede el emeğine 
dayalı üretimin güçlü olduğunu ve ekonominin zanaat ile ticaret ekseninde 
şekillendiğini ortaya koymaktadır.  

1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Ödedikleri Vergiler 

Vergilendirme, sanayi öncesi ekonomilerde gelir dağılımının temel 
mekanizmalarından biri olarak kabul edilmektedir. Dolayısıyla vergilendirme 
sonrası gelirin bireyler ve gruplar arasında dağılımı, bireylerin ve grupların 
vergi yüklerine bağlı olarak farklılık göstermektedir (Güran,1998, s.175). 

Tanzimat döneminde vergi sistemindeki en köklü değişiklik, uzun 
zamandır çeşitli adlarla alınan örfi vergilerin tamamen kaldırılıp bunların 
yerine tek verginin konulmasıdır. Önceden bu vergiler sadece devletin 
olağanüstü giderleri için yani ihtiyaç oldukça alınırken, fetihlerin durması ve 
toprak kayıplarıyla birlikte geçici vergiler sürekli hale gelmiştir. İhtiyaç 
duyulan para miktarı belirlenmiş, bu miktar hâne veya erkek nüfus üzerinden 
bölüştürülmüş ve tevzi defterlerine kaydedilmiştir. Sonra şer‛iyye sicillerine 
geçirilerek iki taksitte tahsil olunmuştur. Ayrıca İstanbul ve bazı eyaletler 
uygulamanın dışında tutulmuştur. Ancak bu vergiler, ödeme gücü dikkate 
alınmaksızın toplandığı için halk arasında zamanla büyük şikayetlere yol 
açmıştır.  

Belirlenen tutarın tek vergi olarak halktan, aracıya verilmeden tahsil 
edilmesi düşünülmüş lakin bu yeniliğin ülke genelinde bir anda 
uygulanmasının uygun olmayacağı görülmüştür. Bu sebeple ödeme gücüne 
göre vergi için önce Hüdavendigâr ve Gelibolu sancaklarında tahrire 
başlanmış fakat Padişah II. Mahmut döneminde çalışmalar tamamlanamamış 
ve eski örfi vergilerin iltizam yoluyla alınmasına devam edilmiştir. Tasarlanan 
vergi ıslahatları ancak Padişah Abdülmecit zamanında hayata 
geçirilebilmiştir. 1840’ta yapılan düzenlemelerle örfi vergiler ve bazı angarya 
niteliğindeki yükümlülükler kaldırılmıştır. Bununla birlikte İhtisap ve ispenç 
vergilerinin kaldırıldığı bildirilmiş olsa da bir süre daha sürdüğü 
anlaşılmaktadır. Nihayetinde bunların yerine ancemaâtin vergi olarak anılan 
tek ve genel vergi konulmuştur (Şener, 1990, ss.94-95).  

5 Muharrem 1256 / 9 Mart 1840 tarihli Çorum Şer‛iyye Sicili 
kaydında da Tanzimat-ı Hayriyye’de benimsenen usule uygun biçimde Çorum 
mahalle ve köylerine vergi tahsil edildiği tespit edilmektedir. Nitekim 
şehirdeki toplam 44 mahalleye 102.437 kuruş, Câmi-i Kebîr Mahallesine ise 
2.628 kuruş vergi takdir olunduğu görülmektedir (MŞH. ŞSC. d. 3568 (Defter 
No: 1), s. 8, Hüküm: 12).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

143 
  

Uygulamalar, vergi yükünün daha adil ve gerçek gelire dayalı olarak 
dağıtılabilmesi için hânelerin iktisadî durumunun ayrıntılı biçimde tespitini 
zorunlu kılmıştır. İşte bu ihtiyaç XIX. yüzyılın ortalarında temettü sayımlarını 
ortaya çıkarmıştır. Temettüat defterlerinde, XV-XVI. yüzyıl tahrir 
defterlerinde yer alanlara göre daha zengin veriler bulunmaktadır. Aynı 
dönemde nüfus sayımları yapıldığı için nüfusun tespiti bakımından nüfus 
defterleri kadar önemli değildirler. Ancak sahip oldukları ayrıntılı bilgiler 
sayesinde daha sağlam ve kapsamlı sonuçlar elde etmeye imkân 
vermektedirler (Kütükoğlu, 1995, s. 395). 

Temettüat kayıtları incelendiğinde, Çorum’un Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’ndeki hâne reislerinden vergi-i mahsûsa, bağ vergisi, cehri öşrü ve 
ağnam vergisi alındığı görülmektedir. 

Tablo 8: Cami-İ Kebir Mahallesi’ndeki Hâne Reislerinden Alınan 
Vergi-i Mahsûsa, Bağ Vergisi, Cehri Öşrü ve Ağnam Vergisi10 

Vergi Türü Vergi Miktarı (Kuruş) 

Vergi-i Mahsûsa 4143 

Bağ Öşrü 75,5 

Cehri Öşrü 70,5 

Ağnam Vergisi 12,5 

Toplam 4301,5 

Vergi-i mahsûsa toplam vergi gelirinin yaklaşık %96,3’ünü 
oluşturmaktadır ki vergi gelirinin neredeyse tamamı bu vergi kaleminden 
sağlanmaktadır. Bağdan alınan vergi toplam verginin %1,75’ini, cehri öşrü 
%1,64’ünü, ağnam vergisi ise %0,29’unu meydana getirmektedir (BOA. ML. 
VRD.TMT. d. 470). 

 Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde en yüksek bağ dönüm vergisi veren 2 
hâne reisi bulunmaktadır. Bunlar 10’ar kuruş vergi veren ve muytab çıraklığı 
yapan Taşkaldıranoğlu Osman ile mesleği ırgat olan Haydaroğlu Osman’dır 
(BOA. ML. VRD.TMT. d. 470, s.6).  

 Cehri öşrü veren toplam 6 hâne reisi vardır ve bunlardan en yüksek 
vergi veren hâne reisi mesleği bezzazlık olan Hacı Mahmutoğlu Hacı 
Ahmet’tir.  

 
10 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

144 
  

Tablo 9: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde En Yüksek Vergi-i Mahsusa Veren 10 Hâne Reisi ve 
Meslekleri11 

Hâne Reisinin Adı Mesleği Vergi Miktarı (Kuruş) 

Sabuncuoğlu Hacı Hasan  Bezzaz 500 

Müezzinoğlu Hacı Bekir Attar ve 
Bezzaz 

450 

Hamahmetoğlu Hacı Hasan Penbeci 274 

Karskadızâde Hacı Ahmet Bilâ-sanat 274 

Hacımahmutoğlu İsmail Bezzaz 250 

Şeyhoğlu Ömer Muytab 250 

Hacımahmutoğlu Hacı 
Ahmet 

Bezzaz 250 

Kaşağcıoğlu Halil Serrac 170 

Yazıcıoğlu Ahmet Bilâ-sanat 150 

Hamdi Halil Debbağ Çırağı 150 

Yukarıdaki tabloda Temettüat kayıtlarına göre en çok vergi veren 
hâne reisleri yer almaktadır. Tabloya bakıldığında maksimum vergi miktarının 
500 kuruş olduğu görülmektedir. En yüksek vergi ödeyen hâne reisi 
Sabuncuoğlu Hacı Hasan olup mesleği bezzazdır (BOA. ML. VRD.TMT. d. 
470, s.3). 

 Aşağıdaki grafik ise hâne reislerinin mesleklerine göre vergi 
dağılımını göstermektedir.  

Grafik 2: 1844-1845 Tarihli Temettüat Defterine Göre Câmi-i Kebîr 
Mahallesi’nde Hâne Reislerinin Mesleklerine Göre Vergi-i Mahsusa Dağılımı 

 
11 BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

145 
  

 

Grafik 2’den de anlaşılacağı gibi vergi açısından bakıldığında, ticaret 
sektörünün mahallede ekonomik olarak baskın olduğu görülmektedir. 
Özellikle bezzaz gibi tekstil ticaretiyle uğraşan hâne reislerinin yüksek vergi 
verdiği yine grafikten tespit edilmektedir.  

Tereke Kayıtlarına Göre Câmi-i Kebîr Mahallesi Sakinlerinin 
Eşya ve Malzemeleri 

19. yüzyılın ortalarında Çorum’un Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde vefat 
eden kişilere ait terekelerde yer alan çeşitli eşyalar, dönemin toplumsal yapısı, 
ekonomik koşulları ve kültürel yaşamına dair önemli bilgiler sunmaktadır.12 
Eşyalar, söz konusu yüzyılda Çorum toplumunun mahalle özelinde maddi 
kültürünü, yaşam tarzını ve gündelik alışkanlıklarını yansıtan değerli 
unsurlardır.  

Terekelerde belirtilen “aba, abani, kutnî (kutnu), çitari, şal, pike ve 
koton” gibi farklı kumaş türleri, Tanzimat dönemi Çorum’unda görülen 
dokuma zenginliğini ve tekstil ürünlerindeki çeşitliliği ortaya koymaktadır. 
Ayrıca “Halebkârî, Tokatkârî, İngilizkârî, Rumelikârî, Çanakkalekârî ve 
Kütahyakârî” gibi ibareler, üretim merkezlerinin geniş coğrafi dağılımını 

 
12 Bu çalışmada tereke kayıtları değerlendirilen Câmi-i Kebîr Mahallesi sakinleri şunlardır: 
Köstekçizâde Mustafa Efendi b. el-Hac Mahmut ibn-i el-Hac Osman, Şeyh-zâde es-Seyyid Ali 
b. Ahmet b. Osman, Hasan Kadıoğlu Hafız Mehmet b. Hasan b. Veli, Müezzinoğlu el-Hac 
Ebubekir b. Mehmet b. Ebubekir, Enbiyaoğlu Hüseyin b. Halil b. Hüseyin, Kadir Bey Oğlu El-
hac İsmail b. Osman b. Ahmed, Emine bint-i Osman b. Abdullah, Tokatlı Hüseyin b. Abdullah 
b. Mehmed, Kadife oğlu Mehmed b. Hacı Mehmed b. Hacı Mehmed. 

1000

484
450

274 250 240
170 160

120 110 100 80 70 70 70 70 60 50 45 40 30 30 30 30 25 25 25

0

200

400

600

800

1000

1200

Bezza
z

Bilâ
-sa

nat

Atta
r v

e Bezza
z

Penbeci

Muyta
b
Berber

Se
rra

c

Debbağ Çıra
ğı

Keçe
ci

Talebe

Terzi
 Çıra

ğı

Atta
r (A

kta
r)

Kahve
ci

Irg
at

Amel-m
ande, M

anav
Kılıç

çı

Diki
ci Ç

ıra
ğı

Duhancı
Terzi

Manav

Se
rra

c Ç
ıra

ğı

Muall
im

-i S
ıbya

n

Amel-m
ande

Muyta
b Çıra

ğı

Tım
arlı 

Sü
vari

Tım
arlı 

Sü
vari E

şki
nci

Atta
r, T

alebe

To
pl

am
 V

er
gi

 M
ik

ta
rı

Meslek



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

146 
  

yansıtarak Çorum’un Osmanlı iç ticaret ağıyla kurduğu güçlü ilişkileri 
göstermektedir. Örneğin Tokatkârî ifadesi, Tokat’ta üretilen veya Tokat 
dokuma geleneğine uygun biçimde hazırlanan kumaşlara işaret etmektedir. Bu 
da dönemin bölgesel üretim çeşitliliği ve ticaret etkileşimi hakkında fikir 
sahibi olmamızı sağlamaktadır.  

Sarık, kefen, abdestlik gibi eşyalar, giyim kültürünün sadece estetik 
değil, aynı zamanda manevi boyutunu da kanıtlamaktadır. Belirtilen eşyalar, 
bireylerin ölüm sonrası hazırlıklarını önceden yapma alışkanlığını ve dinî 
kimliğin gündelik yaşamla iç içe geçtiğini de göstermektedir.  

Tablo 10: Tereke Kayıtlarına Göre Câmi-i Kebîr Mahallesi 
Sakinlerinin Eşya ve Malzemeleri 13 

Giyim Eşyaları 
ve Tekstil 
Ürünleri 

Aba (Aydın Sicimi, Bükmeli), Abani (Nebati), 
Abaniye, Abdestlik, Boy Abası (Rumelikârî Beyaz), 
Çamaşır, Çenber (İplik, Pullu), Çevre (Çorumkârî), 
Çitari (Halebkârî, İplik, Kırmızı, Mâî), Çizme (Siyah), 
Çuha/Çuka (Siyah), Destar (Çanakkalekârî), Entari 
(Ankene, Çitari, Futa, İçlik/İşlik (Kutnî), Fes (Al, 
Kütahyakârî, Mâî, Mecidiye), Futa, Gömlek (Melez 
Beyaz), İmâme (Yeşil), Kefen (İplik), Koton, Kuşak 
(Acem Şalı, Hamakârî İplik, İngilizkârî Şal), Kutnî 
(Halep, Tokatkârî), Kürk (Çuha Kıl Cebe, Kuzu Derisi), 
Pike (Halebî), Salta (Çuha, Düz), Sarık (Çorumkârî), 
Şal (Yün, İki Yüzlü), Şalvar (Çuha, Mâî), Uçkur 
(Kayseri), Yazma 

Ev Tekstili ve 
Döşeme  

Ayna (Küçük, Orta Boy), Bohça, Buhurdanlık, Çarşaf, 
Döşek (Ankene), Döşek Yüzü, Halı (Yan), Kilim 
(Bozlak), Hurç (İpek), Karyola Takılır Tahta Çardak, 
Kaytan (Kırmızı), Minder (Basma Çilte, Kutnî, Yan), 
Perde, (Basma, Elvan Basma), Seccade (Halı, Kilim, 

 
13 BOA. MŞH.ŞSC. d. 3568 (Defter No:1), s.61, Hüküm: 91 (27 Rebiülevvel 1258 / 8 Mayıs 
1842); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3570 (Defter No:3), s. 34, Hüküm: 65 (15 Ramazan 1280 / 23 Şubat 
1864); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3570 (Defter No:3), s. 86, Hüküm: 163 (5 Cemaziyelahir 1281 / 5 
Kasım 1864); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3570 (Defter No:3), s. 262, Hüküm: 558 (3 Zilhicce 1284 / 
27 Mart 1868); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3570 (Defter No:3), s. 262, Hüküm: 558 (3 Zilhicce 1284 
/ 27 Mart 1868); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3571 (Defter No:4), s. 186, Hüküm: 525 (25 
Cemaziyelevvel 1287 / 23 Ağustos 1870); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3573 (Defter No:6), s. 185, 
Hüküm: 241 (25 Zilkade 1292 / 23 Aralık 1875); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3573 (Defter No:6), s. 
202, Hüküm: 262 (5 Zilkade 1292 / 3 Aralık 1875); BOA. MŞH.ŞSC. d. 3573 (Defter No:6), s. 
220, Hüküm: 283 (17 Cemaziyelevvel 1291 / 2 Temmuz 1874); Ayrıca Bkz. (Korkmaz, 1995, 
ss. 207-211). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

147 
  

Tülü), Yastık (Çit), Yastık Yüzü, Yatak (Yün), Yorgan 
(Kızıl) 

Mutfak Eşyaları   Bıçak (Pala), Çömlek, Havan, Kaşık (Ağaç, Şimşir), 
Küp, Evâni (Nühas), Leğen (Nühas), Sac Ayağı, Su 
Bardağı, Tabak, Zemzem-i Şerif Kumkuması, 
Zemzemiye (Nühas) 

Kahve ve Tütün Cezve (Sivaskârî), Duhan/Tütün Çubuğu, Çubuk 
Takımı (Gümüş, Taş), Fincan, Kahve Değirmeni, 
Kahve Kutusu, Kahve Takımı, Kahve Tavası, Lüle 
(Çorumkârî), Nargile Takımı, Zarf 

Temizlik ve 
Hamam Eşyaları 

Hamam Tası, Havlu, Peştamal/Peştenbal 
(Merzifonkârî), Hamam Kesesi, Sabun 

Aydınlatma ve 
Isınma Eşyaları 

Aselmumu/Balmumu, Fener (Nühas), Şamdan (Kebir), 
Mangal (Nühas) 

Alet, Araç ve 
Malzemeler 

Balta, Bağ Beli, Boya (Kızıl), Çuval (Araba, Darı), 
Civa, Dutkal/Tutkal, Halat, Hatab Arabası, Kaşağı, 
Kereste, Kızıl Boya, Kiriş, Kükürt Suyu, Eser-i Cedid 
Kâğıdı, Kaba Posta Kâğıdı, Kâfur, Şeker Kâğıdı, Telhis 
Kâğıdı, Zamk 

Silahlar Fişeklik, Kılıç (Şam Sarı Takım), Tabanca (Kara 
Takım, Sarı Takım), Tüfek (Sim Bilezikli Kaval) 

Hayvanlar Arı Kovanı, Balak, Davar, Heybe, İnek (Camus, Kara 
Sığır), Kısrak, Koyun, Merkep (Koca) 

Gayrimenkul Ambar, Bağ, Cehrilik, Herkil, Menzil 

Çeşitli Otlar ve 
Baharat 

Çemen, Demirhindi, Havlıcan, Karanfil, Kına, Kimyon, 
Kudret Helvası, Sıçan Otu, Sinameki, 
Soğlucan/Solucan Otu, Tarçın, Yenibahar, Zencefil 

Gıda/Zahire Çay, Hınta, Kahve, Karasakız, Şa‛ir, Şeker (Akide, 
Kırmızı, Toz), Pekmez, Tuz 

Yukarıdaki tablodan Câmi-i Kebîr Mahallesi’ndeki müteveffâların 
tereke kayıtları, evlerin oturma ve uyuma düzeninin geleneksel Anadolu konut 
anlayışıyla uyumlu olduğu anlaşılmaktadır. “Döşek, minder, yatak, yorgan ve 
yastık” gibi eşyalar, evde yer döşemesi ve oturma düzenine dayalı yaşam 
biçiminin devam ettiğini ortaya koymaktadır. Bununla birlikte “karyola takılır 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

148 
  

tahta çardak” mahallede bazı evlerde yükseltilmiş yatak sisteminin 
kullanılmaya başladığına işarettir. Böylece mahalledeki halkın bir taraftan 
geleneksel yaşam düzenini koruduğu diğer taraftan yenilikleri kademeli 
olarak benimsediği görülmektedir.  Terekelerdeki “bohça, döşek yüzü, yastık 
yüzü, kaytan, hurç” gibi eşyaların varlığından, mahallede ev tekstili 
çeşitliliğinin oldukça yüksek olduğu da tespit edilebilmektedir.  

Câmi-i Kebîr Mahallesi gibi merkezi konumdaki yerleşimlerde 
kullanılan eşyalardan “kahve takımı, fincan, kahve değirmeni ve kutusu” 
mahalle içi ilişkilerin ve misafirperverlik kültürünün somut göstergeleridir. 
Mahalle halkı arasındaki ziyaretler, sohbetler ve ikram kültürü adı geçen 
nesneler aracılığıyla şekillenmiştir. “Duhan çubuğu, çubuk takımı, lüle ve 
nargile takımı” Tanzimat sonrası Osmanlı’daki sosyalleşme kültürünü de 
yansıtmaktadır. Ayrıca zemzem kumkuması14 veya zemzemiye gibi dinî 
nitelikli eşyalardan, tereke sahiplerinin dindar kimliği ve kutsal değerlere 
bağlılıkları anlaşılmaktadır. Öte yandan “havan, çömlek, küp ve sac ayağı” 
gibi eşyalar mahalledeki evlerin üretken ve kendi kendine yeten yaşam 
tarzının işaretidir. Nitekim ev içindeki yemek, ilaç, temizlik malzemesi vb. 
eşyalar üretim faaliyetleriyle doğrudan bağlantılıdır.  

Mahalleye adını veren “Cami-i Kebir” gibi yapılar çevresinde 
genellikle zanaatkar ve esnaf grupları yoğunlaşmaktadır. Dolayısıyla “bakır 
yani nühas, şimşir, toprak, cam ve porselen” gibi malzemelerden üretilen 
eşyalar, mahallenin ekonomik canlılığını ve üretim ağını gözler önüne 
sermektedir. Nitekim bakır eşyalar dönemin bakırcı esnafının ustalığını ve 
estetik anlayışını yansıtırken, şimşir kaşık gibi el yapımı ürünler hem yerel 
üretimi hem de günlük yaşamın zarafetini temsil etmektedir.  

Tereke kayıtlarındaki “hamam tası, havlu, peştamal, kese ve sabun” 
kişisel temizliğe verilen önemin ve mahalledeki hamam kültürünün 
canlılığının bir kanıttır. “Şamdan, fener, aselmumu yani balmumu ve mangal” 
gibi ısınma ve aydınlatma araçları, dönemin evlerinde yalnızca konforu değil, 
aynı zamanda refah ve sosyal statü hakkında bilgi sahibi olmamızı da 
sağlamaktadır. Özellikle bakırdan üretilmiş şamdan ve mangallar, tereke 
sahiplerinin ekonomik yönden güçlü aileler olduğunu düşündürmektedir. 
Buna karşılık “balta, halat, çuval, tutkal, boya ve çeşitli kâğıt türleri” 
mahallede zanaatkârlığın sürdüğünün ve küçük ölçekli ticaretin canlı 
olduğunun işaretidir. İlaveten “kılıç, tabanca ve tüfek” silahlarının kayıtlarda 
geçmesi, mahallede güvenlik bilincinin güçlü olduğunu ve bireylerin 
kendilerini korumaya yönelik donanıma sahip olduklarını ortaya koymaktadır.  

Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde yaşayan şahısların terekelerinde “inek, 
koyun, kısrak, merkep ve buzağı” gibi hayvanlara ilişkin kayıtların bulunması, 

 
14 Kumkuma: İçine zemzem, mürekkep gibi şeyler konulan yuvarlak testi. Bkz. (Devellioğlu, 
1993, s. 527).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

149 
  

mahallenin şehir merkezinde yer almasına rağmen yarı-kırsal üretim yapısını 
sürdürdüğünü ortaya koymaktadır. Bu durum, mahalle halkının hem tarımsal 
faaliyetlerle hem de kentsel yaşamla eş zamanlı bir ilişki içinde olduğunu 
düşündürmektedir. Dahası “çay, kahve, buğday, arpa, şeker ve baharatlar” 
mahallede tüketim çeşitliliğinin yüksek olduğunu ve ticaret ağlarının etkisini 
açıkça hissettirmektedir. Özellikle “tarçın, zencefil ve yenibahar” gibi 
ürünlerin varlığı, mahalle sakinlerinin dönemin genişleyen Osmanlı ticaret 
kültürüne dâhil olduğunu kanıtlar niteliktedir.   

Câmi-i Kebîr Mahallesi sakinlerinden Müezzinoğlu Hacı Ebubekir b. 
Mehmet’in vefatından sonra düzenlenen terekesinde yer alan eserler, dönemin 
dinî, edebî ve dilbilgisel eğilimlerini yansıtan değerli veriler sunmaktadır. 
Tablo 10’daki liste, adı geçen kişinin güçlü bir okuma kültürüne sahip 
olduğunu ve büyük olasılıkla medrese tahsili aldığını göstermektedir. Nitekim 
Bilgin Aydın ve İsmail E. Erünsal’ın tereke kayıtlarına dayanarak XVII-XX. 
yüzyıllarda medrese talebelerinin okudukları kitapları ortaya koyduğu 
çalışmada yer alan başlıklarla bizim kaydımızdakilerin büyük kısmı 
örtüşmektedir (Aydın-Erünsal, 2018, ss.102-106). Bu paralellik 
Müezzinoğlu’nun medrese kökenli olabileceğini düşündürmektedir.  

Tablo 11: Câmi-i Kebîr Mahallesi Sakinlerinden Müteveffa 
Müezzinoğlu Hacı Ebubekir b. Mehmet’in Terekesinde Bulunan Kitaplar 

Kitap Adı Değeri (Kuruş) Kitap Adı Değeri (Kuruş) 
Kıraat-ı Sâfiye? 10 Dürr-i Naci 10 
Menâfi’ül-Ahbar 15 Nahiv Cümlesi 15 
Muhtasar 20 Avamil 5 
Terceme-i Seyyid Ahmed 15 Tuhfe-i? Vâzih 5 
Hâşiye-i Tasavvurât Kara Davud 20 Mevlid-i Şerif 5 
Kudûrî 20 Pend-nâme 10 
Vikaye 20 Kavl- Ahmed 5 
Fenarî Hâşiyesi 15 Kırk Suâl 10 
Hâşiye-i Kara Kemal 10 Hâmiye 10 
Kıt‛a 10 Eski Avâmil 3 
Hâşiyetü’l-İsâm ale’t-Tasdikât 25 Şerh-i Amâsî ale’t-Tevdî 20 
Hâşiyetü’l-Siyer ale’t-Tasdikât 15 Risale-i Vaziyye 10 
Ramazan Efendi maa Şerhi'l-Akâid 20 Risale-i Münazara 10 
Tuhfe-i Vehbi 10 … Kitab 5 
Telhis-i Miftah 5 Şerh-i Bina 10 
Tehzîbü’l-Mantık 10 Rumuzu’l-Mahreceyn 10 
Hâşiye-i Hüseyin 10 Şerh-i İzzî 10 
Celâl 15 Ahterî-i Kebir 107 
Ferâiz-i Seydi 10   

Kitaplar içerik bakımından fıkıh, kelam ve tasavvuf gibi İslamî ilimler 
ile sarf, nahiv ve mantık alanlarında yoğunlaşmıştır. Tablo 10’da bulunan 
Kudûrî, Ferâiz-i Seydi, Hâşiye-i Kara Davut adlı eserler fıkıh ve miras hukuku 
alanlarına aittir ve tereke sahibinin Şer‛i ilimlerle uğraştığı ihtimalini 
göstermektedir. Arapça öğretimine yönelik klasik medrese müfredatında yer 
alan Avâmil, Nahiv Cümlesi, Şerh-i İzzî, Şerh-i Bina ise dilbilgisi eserleridir. 
Mevlid-i Şerif, Pend-nâme, Tuhfe-i Vehbi ve Dürr-i Naci başlıklı metinler de 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

150 
  

tasavvufi ve ahlaki içerikli eserler olup, tereke sahibinin manevi yönelimi 
hakkında bilgi vermektedir.  

Kitap değerleri incelendiğinde, en yüksek bedelle kaydedilen eserin 
107 kuruşla Ahterî-i Kebir15 olduğu anlaşılmaktadır. Diğer kitaplar genellikle 
5–25 kuruş aralığında olup bu durum kitapların aktif kullanılan, eğitim amaçlı 
temel metinler olduğunu göstermektedir.  

 

Sonuç 

Câmi-i Kebîr Mahallesi, temettüat kayıtlarına göre 40 hânelik 
yapısıyla birbirini tanıyan ve görece kapalı sosyal yapıya sahiptir. “Hacı” ve 
“hafız” unvanlarının varlığı dinî saygınlığın önemli statü unsuru olduğunu 
göstermektedir. Sıkça görülen “…oğlu” ifadesinin yaygınlığına karşılık, “-
zâde”’nin nadir kullanılması ise köklü ve seçkin ailelerin sınırlı kaldığına 
delildir. Mehmet, Osman, Ali gibi klasik İslami isimlerin yaygın olduğu 
mahalle belirgin şekilde Müslüman kimliğe sahip ve geleneksel Osmanlı 
mahallesi karakteri taşımaktadır. 

Mahallede farklı zanaat ve hizmet grupları ile tımarlı süvariler, 
medrese talebeleri, çıraklar, bilâ-sanat, amel-mande ve âmâ bir kahveci 
bulunmaktadır. Bu çeşitlilik, Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde hem nitelikli hem 
de niteliksiz emeği kapsayan, askerî ve dinî unsurlarla desteklenen hareketli 
bir sosyal ve ekonomik yapının belirtisidir. 

Mahalle sakinlerinin bağ, cehrilik ve tarlalardan oluşan tarım arazileri 
bulunmaktadır. Toplam 108,5 dönüm alanın 72,5 dönümü üzerinden 1.118,5 
kuruş gelir elde edilmektedir. Gelir getiren alanlar içinde 16,5 dönümle 
cehrilik, küçük bir yüzeye sahip olmasına rağmen 663,5 kuruşla toplam gelirin 
%59,3’ünü sağlayarak en yüksek verimi sunmaktadır. Bağlar daha geniş alana 
sahip olmasına rağmen orta, tarlalar ise oldukça düşük düzeydedir.  Cehriliğin 
bağlık mevkilerde, tarlaların ise Karacaviran’da yoğunlaşması, ürün 
verimliliğinde mevkii ve su imkanlarına bağlı farklılıkları düşündürmektedir.  

Temettüat kayıtları, Câmi-i Kebir Mahallesi’nde hâne reislerine ait 
hayvan sayısı ve bu hayvanlardan elde edilen gelirleri de içermektedir. 
Mahallede toplam 168 hayvan bulunmakta ve bunlardan 63’ü üzerinden 695 
kuruş gelir elde edilmektedir. Gelir getiren hayvanların payı %37,5, gelir 
getirmeyenlerin payı ise %62,5’tir. Özellikle 32 baş sağman inek, 480 kuruşla 
hayvansal gelirin yaklaşık %69’unu oluşturarak temel gelir kaynağı 
konumundadır. Buna karşılık buzağı, kuzu, oğlak, tay, malak gibi henüz 
olgunlaşmamış hayvanlar ile erkek merkep, dölsüz inek, tosun, dölsüz kısrak 
ve esb gibi hayvanlar için gelir kaydı bulunmamaktadır. Ancak gelir 

 
15 Ahterî’nin 1545 yılında tamamladığı, yaklaşık 40.000 kelimeyi içeren Arapça-Türkçe 
sözlüğüdür. Bkz. (Kılıç, 1989, s. 184).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

151 
  

getirmeyen bu hayvanların yük taşıma, üretime katkı veya damızlık gibi 
dolaylı ekonomik işlevlere sahip olabileceği de göz önünde tutulmalıdır. 

Temettüat defterinden elde edilen veriler, Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde 
gelir kaynaklarının çeşitli ve ekonomik hayatın canlı olduğunu ortaya 
koymaktadır. Gelirin büyük kısmının ticaret ve zanaattan elde edilmesi, 
mahallenin merkezî konumu ile uyumlu olan esnaf ve tüccar ağına işaret 
etmektedir. Çıraklık, ırgatlık, hocalık ve kira gelirlerinin bulunması, 
mahallede hem geçimini emekle sağlayanlar hem de daha varlıklı ailelerin 
birlikte yaşadığını ve dolayısıyla sosyal yapının farklı gelir gruplarından 
oluştuğunu göstermektedir.   

İncelediğimiz temettüat defterine göre Câmi-i Kebîr Mahallesi’nde 
vergi yükü büyük ölçüde vergi-yi mahsûsa üzerinden sağlanmaktadır. Bağ ve 
cehri öşrü ile ağnam vergileri ise oldukça sınırlı paya sahiptir. En yüksek vergi 
verenler bezzaz, attar ve serrac gibi ticaret ve zanaatla uğraşan kişilerden 
meydana gelip, mahallenin ekonomik gücü esnaf ve tüccar grubunda 
toplanmaktadır. Buna karşılık, ırgatlık ve çıraklık gibi daha düşük gelirli 
mesleklerden hâne reislerinin de vergi mükellefi olarak kaydedildiği 
görülmektedir.  

19. yüzyılın ortalarında Câmi-i Kebîr Mahallesi’ne ait tereke kayıtları, 
mahalle sakinlerinin gündelik hayatına, tüketim alışkanlıklarına ve maddi 
kültürüne dair oldukça somut ipuçları vermektedir.  Tereke kayıtlarından 
tespit edilen eşyalar, sadece bireysel zenginliği değil, dönemin sosyal yapısını, 
ekonomik ilişkilerini ve kültürel tercihlerini de görünür kılmaktadır. 
Kayıtlarda geçen aba, kutnu, çitari, pike ve koton gibi çeşitli kumaş türleri, 
Tanzimat dönemi Çorum’unda dokuma ürünlerinin çeşitliliğini ortaya 
koymaktadır. Halebkârî, Tokatkârî, İngilizkârî, Rumelikârî, Çanakkalekârî ve 
Kütahyakârî gibi ibareler ise eşyaların yalnızca Çorum’da üretilmediğini, 
farklı bölgelerle ticari bağlantıların kurulduğunu göstermektedir.  

Sarık, kefen, abdestlik gibi dini içerikli eşyaların varlığı giyim ve eşya 
kültürünün manevî yönüne delâlet etmektedir. Özellikle kefen ve benzeri 
hazırlıkların terekede yer alması, ölüm bilincinin ve ahiret anlayışının 
gündelik hayatın vazgeçilmez parçası olarak yaşandığını ortaya koymaktadır. 
Kahve takımı, kutusu ve değirmeni gibi eşyalar, mahallede misafir ağırlama, 
sohbet ve ikram kültürünün yerleşmiş olduğuna işaret eder. Duhan çubuğu, 
lüle, nargile takımı ise Tanzimat dönemi sosyalleşmenin mahalle hayatına 
nasıl yansıdığını gösteren örneklerdir. Sonuç olarak tereke kayıtları Câmi-i 
Kebîr Mahallesi’nin bir taraftan geleneksel Osmanlı yaşam biçimini koruyan 
diğer taraftan ticaret ve tüketim ağları üzerinden yeniliklere açık olduğunu 
göstermektedir. Ayrıca dinî duyarlılığı yüksek ve sosyal açıdan tabakalı bir 
yapıya sahip olduğunu da belirtmekte yarar vardır. Bu yapı, mahalleyi 
Tanzimat dönemi Çorum’unda hem ekonomik hem de kültürel açıdan canlı 
bir merkez konumuna yerleştirmektedir.   



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

152 
  

Kaynakça 

Arşiv Kaynakları 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA) 

Maliye Nezâreti Vâridât Temettuât Defterleri (ML. VRD.TMT. d.) 

BOA. ML. VRD. TMT. d. 470. 

Meşihat Şer‛iyye Sicilleri (MŞH.ŞSC. d.) 

Çorum Şer’iyye Sicili MŞH. ŞSC. d. 3568 (Defter No: 1), s. 8, 
Hüküm: 12 (5 Muharrem 1256 / 9 Mart 1840). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3568 (Defter No: 1), s.61, Hüküm: 91 (27 
Rebiülevvel 1258 / 8 Mayıs 1842). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3570 (Defter No: 3), s. 34, Hüküm: 65 (15 
Ramazan 1280 / 23 Şubat 1864). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3570 (Defter No: 3), s. 86, Hüküm: 163 (5 
Cemaziyelahir 1281 / 5 Kasım 1864). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3570 (Defter No: 3), s. 262, Hüküm: 558 (3 
Zilhicce 1284 / 27 Mart 1868). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3571 (Defter No: 4), s. 186, Hüküm: 525 (25 
Cemaziyelevvel 1287 / 23 Ağustos 1870). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3573 (Defter No: 6), s. 185, Hüküm: 241 (25 
Zilkade 1292 / 23 Aralık 1875). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3573 (Defter No: 6), s. 202, Hüküm: 262 (5 
Zilkade 1292 / 3 Aralık 1875). 

BOA. MŞH.ŞSC. d. 3573 (Defter No: 6), s. 220, Hüküm: 283 (17 
Cemaziyelevvel 1291 / 2 Temmuz 1874).  

Kitap ve Makaleler 

Ak, İ. (2017). Temettüat defterlerine göre Çorum merkez kazasının 
sosyal ve iktisadî yapısı (1844-1845) (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). 
Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yakınçağ Tarihi 
Bilim Dalı, Tokat. 

Aydın, B., & Erünsal, İ. E. (2018). Tereke kayıtlarına göre Osmanlı 
medrese talebelerinin okuduğu kitaplar (XVII-XX). In F. Aydın, M. Zengin, 
K. Cevherli, & Y. Kaymaz (Ed.), Osmanlı medreseleri: Eğitim, yönetim ve 
finans (ss. 93–120). İstanbul: Mahya Yayınları. 

Barkan, Ö. L. (1953). Tarihî demografi araştırmaları ve Osmanlı 
tarihi. Türkiyat Mecmuası, 10, 1–26. https://doi.org/10.18345/tm.18601  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

153 
  

Devellioğlu, F. (1993). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, (Yay. 
Haz. Aydın Sami Güneyçal), Ankara: Aydın Kitabevi Yayını. 

Ergenç, Ö. (1984). Osmanlı şehrindeki “mahalle”nin işlev ve 
nitelikleri üzerine. Osmanlı Araştırmaları, 4, 69–78. 

Güran, T. (1998). 19. yüzyıl Osmanlı tarımı üzerine araştırmalar. 
İstanbul: Eren Yayınları. 

Ilıca, A. (2006). Belgelerle Çorum Ulucami ve vakıfları. Ankara: 
Çorum Belediyesi Matsa Basımevi. 

Kılıç, H. (1989). Ahterî. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Cilt 
2, ss. 184–185). İstanbul: Türk Diyanet Vakfı Yayını. 
https://islamansiklopedisi.org.tr/ahteri  

Korkmaz, Ş. (1995). H. 1255-1264 (M. 1839-1847) tarihli Çorum 
Şer’iyye Sicili (transkripsiyon ve değerlendirme) (Yayımlanmamış yüksek 
lisans tezi). Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, 
Ankara. 

Korkmaz, Ş. (2003). Çorum’un idarî, sosyal ve ekonomik yapısı 
(Tanzimat–II. Meşrutiyet) (Yayımlanmamış doktora tezi). Gazi Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yakınçağ Tarihi Bilim Dalı, Ankara. 

Kütükoğlu, M. S. (1995). Osmanlı sosyal ve iktisadî tarihi 
kaynaklarından temettü defterleri. Belleten, 59(225), 395–412. 
https://doi.org/10.37879/belleten.1995.395 

Ortaylı, İ. (2000). Tanzimat devrinde Osmanlı mahallî idareleri 
(1840–1880). Ankara: Türk Tarih Kurumu (TTK) Yayınları. 

Şahin, H. H. (2012). Çorum nüfus defterleri (1844) (İ. Yiğit, yay. 
haz.). Çorum: Çorum Belediyesi Kültür Yayını. 

Şener, A. (1990). Tanzimat dönemi Osmanlı vergi sistemi. İstanbul: 
İşaret Yayını. 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

154 
  

Ekler 

Ek 1: Çorum’un Câmi-i Kebîr Mahallesi Temettüat Defteri (BOA. 
ML. VRD. TMT. d. 470, s.4,5) 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

155 
  

Ek 2: Câmi-i Kebîr Mahallesi’nden Müezzinoğlu el-Hac Ebubekir 
bin Mehmet bin Ebubekir’in Tereke Kaydı (Defter No:3570 / Çorum 3, Sayfa: 
86, Hüküm: 163, 5 Cemaziyelahir 1281 / 5 Kasım 1864) 

 

 

 

 

 





157 
  

 

 

 

Çorum Vakıfları ve Denetimi (1877-1908) 

 

Mehmet Çanlı* 

 

Giriş 

Bu çalışmada, Çorum Merkez Kazasının 1877-1908 yılları arasında 
para vakıflarının işletim sistemine göre kurulan ve faaliyet gösteren cami, 
çeşme ve köprü vakıfları tespit edilmiştir. Ele aldığımız zaman aralığı her ne 
kadar İkinci Abdulhamit döneminde Çorum’da kurulan vakıflar şeklinde 
görünüyor ise de bu dönem, Osmanlı Devleti’nin siyasi, sosyal ve ekonomik 
çöküşün ve dağılmanın hız kazandığı dönemdir. Buna rağmen geçmiş 
dönemlerden daha fazla vakfın kurulduğu görülmektedir. Çalışmada bölgede 
eski ve yeni kurulan vakıfların sağlıklı işletilip işletilmediğini belgeler 
ışığında ortaya konulmuştur. 

Vakıf, zenginden fakire gönüllü servet bırakma ve kâr amacı 
gütmeyen bir kurumdur. (Türkoğlu, 2013, 187) Vakıflar, birçok araştırmacı 
tarafından farklı sınıflamalara tabi tutulmuştur. Bu sınıflamalardan biri hayrî 
(mazbut) ve zürrî (cemaat-esnaf) vakıflar şeklinde yapılan sınıflamadır. Bu tür 
vakıflar, kullanım şekli bakımından icare-i vahid özelliği gösterir. (Genç, 
2014, 9-18). 

Hayrî vakıf cami, medrese, hastane, Çeşme ve kütüphane gibi 
yapılardan yararlanılan kurumlardır. Zürrî vakıflar ise, cami ve çeşme gibi 
kamu yararına olan binaların işlemesini sağlayan bina ve arazi gibi gayri 
menkullerden veya nakit para gibi kaynaklardan oluşan vakıflardır. (Akbulut, 
2007, 67) Para vakıfları da bu grup içinde yer almaktadır. Para vakıfları, 
gelirinden faydalanılan türdendir ve bu tür vakıflarda sermayenin bir kısmı 
veya tamamı kullanılmaktadır. (Bulut-Korkut, 2016, 56). 

Para vakıfları üç şekilde işletilmektedir: 

Sermaye veya emek konularak elde edilen kârın hayır amacıyla 
harcanması. 

 
* Prof. Dr. Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Tarih Bölümü, 
mehmetcanli@hitit.edu.tr. Orcid: 0000-0003-3623-5568 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

158 
  

Fakir veya ihtiyaç sahibi kişilere herhangi bir beklenti olmadan borç 
olarak verilmesi. 

Vakfedilen paradan elde edilen kârdan, hayra kullanılmak şartıyla 
borç (rıbh) verilmesi (Kurt, 1996, 48-49). 

Bu tür vakıflara merkezi yönetim hiç müdahale etmez; vakıf, kadı 
huzurunda tescil edildikten sonra faaliyetlerine başlar. Bütün sorumluluğu 
mütevelli ve nazır’a aittir. (Öztürk, 1995, 63). 

Bu çalışmada, Çorum Merkez Kazası’nda 1877-1908 yılları arasında 
para vakıflarının işletim sistemine göre kurulan cami, çeşme ve köprü 
vakıfları tespit edilecektir. Konu ile ilgili birçok çalışma yapılmıştır. Bu 
çalışmalar, daha çok dini açıdan ele alınmış ve vakfın kurucusu ve faaliyet 
alanları hakkında genel bilgiler vermiştir. Ele aldığımız zaman aralığı her ne 
kadar İkinci Abdulhamit döneminde Çorum’da kurulan vakıflar şeklinde 
görünse de bu dönem, Osmanlı Devleti’nin siyasi, sosyal ve ekonomik 
çöküşün ve dağılmanın hız kazandığı dönemdir. Çalışmanın amacı, bu 
dönemde kurulan cami ve benzeri para vakıflarını tespit etmek ve kurulan bu 
müesseselerin bazı denetimlerini incelemektir. Araştırmada dönemin şer’iyye 
sicili kayıtları ve diğer kaynaklar kullanılmıştır. 

Çorum Merkez Kazasında Kurulan Vakıflar (1877-1908) 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan itibaren Çorum Merkez 
Kazası’nda birçok vakıf kurulmuştur. Bu vakıflar dini, sosyal ve kültürel 
olarak üç sınıfa ayrılmaktadır; bunun yanında aile vakıfları da mevcuttur. Dini 
vakıfların büyük bir kısmı cami ve mescit yapımı, bu yapılarda görevli imam 
ve hatiplerin ücretlerinin ödenmesi, cami ve mescitlerin tamiratı ve 
aydınlatılması gibi işleri kapsamaktadır. Az da olsa tekke, zaviye ve 
imarethanelerin kurulması ile giderlerinin ve tamiratlarının karşılanması için 
kurulan vakıflar da bulunmaktadır. 

Bunun yanında, türbede kuran okutulması, Ramazan’da mukabele 
okutulması, cüz okutulması, tarikat hizmetleri ve imsak ve sahurda fişek 
atılması gibi hizmetleri içeren vakıflar da söz konusudur. 

Sosyal ve kültürel vakıflar ise, çeşme, su yolları ve köprülerin yapımı 
ve tamiratıyla birlikte medreselerin kurulması, tamiratı, aydınlatılması, 
müderrislerin ücretleri ve öğrencilerin giderlerinin karşılanması amacıyla 
kurulmuştur. Vakıflar Genel Müdürlüğünün arşiv kayıtlarına göre Çorum 
merkezi ve bağlı köylerinde toplam 338 adet kayıtlı vakıf bulunmaktadır. 
(Ilıca, 2001, 2). 

1877-1908 yılları arasında bölgede faaliyet gösteren yaklaşık olarak 
165-170 cami ve mescit bulunmaktadır. Bunlardan ellisi merkezdedir. Bu 
sayıya Alaca Nahiyesi ve köylerindeki ibadethaneler de dahildir. Merkezde 
on, Alaca’da ise bir medrese olmak üzere toplam on bir medrese mevcuttur. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

159 
  

Bölgede diğer yapılar arasında dört tekke, on köprü ve 135 çeşme 
bulunmaktadır; Alaca’da ise 125 çeşme yer almaktadır. (Çanlı, 2013, 494, 
495, 526). 

On dokuzuncu yüzyılın son çeyreği ve yirminci yüzyılın başlarında, 
Çorum Merkez Kazası’nda faaliyet gösteren vakıf sayısının arttığı 
gözlemlenmektedir. İncelediğimiz dönemde (1877-1908) Çorum merkezi ve 
bağlı köylerinde kurulan vakıfların kurucuları öncelikle Evkaf (vakıflar) 
Müdüriyetine başvurarak, kuracakları vakfın içeriğini belirlemektedir. 
Vakıfname, müdüriyette tescil edildikten sonra kişi, vakıf görevlisi ve şahitler 
huzurunda mahkemeye giderek vakfı onaylatılmaktadır. Daha sonra da vakıf, 
Evkaf Nezaretine bildirilir. 

Mahkeme kayıt örneklerinde vakıfnamede öncelikle dua cümlesi yer 
almaktadır. Daha sonra vakfı kuran kişinin ismi ve adresi belirtilir. İlgili kişi, 
mahkeme ve şahitler huzurunda ne vakfediyorsa ikrarda bulunur. 
Vakıfnamedeki şartlar sıralandıktan sonra kurduğu vakıf için mütevelli tayin 
ettiğini belirtir. Örneğin, Kubbeli Mahallesi’nden Hacı Hüseyin kızı Ayşe, 
Tepecik Mahallesi Mescid’inde görev yapacak olan hatibin maaşını 
karşılamak amacıyla beş yüz kuruş vakfetmiştir. Oğlunu da mütevelli tayin 
etmiştir. Vakfetmiş olduğu beş yüz kuruşun, kuvvetli kefil ile yıllık yetmiş beş 
kuruş faizle (rıbh) verilmesini istemiştir. (Çorum Şer’iye Sicili Defter No: 7, 
Sayfa No: 445, Hüküm No: 710, 20 Şubat 1877). 

Evkaf müdüriyetinde kaydı tutulan vakıfname sureti ile mahkeme 
kayıt sureti aynı değildir. Müdüriyetteki surette, ağırlıklı olarak dua cümleleri 
ve vakıf ile ilgili mezhep imamları ve müçtehitlerin fetvalarından alıntılar 
yapılmış ve ağdalı cümleler kullanılmıştır. 

Bu değerlendirmeden sonra 1877-1908 yılları arasında Çorum 
Merkez Kazası’nda tutulan şer’iye sicili defterlerinden 7-16 no’lu defterler 
taranarak, mahkeme kayıtlarında bu dönemde kurulan vakıfların adı, amacı, 
kurucusu ve ne kadar para ya da mal vakfedildiği aşağıda liste halinde 
sunulmuştur. 

Tablo 1: 1877-1908 yılları arasında Çorum Merkez Kazası ve Bağlı 
Köylerinde Kurulan Vakıflar1 

Yıl Vakfın Adı Kuruluş Amacı Kurucusu Vakfedilen para 
ve Mal 
(Kuruş/Para) 

7 Şubat 1877 Çakır Camii ve 
Çeşmesi 

Aydınlatma-
Çeşme tamiri 

Kadın Vasiyet üzere 
1.500 

1 Mart 1877 Gürcü Köyü Camii2 
(Köprüalan) (ÇŞS, 
7/125/194, 14 Mayıs 
1877), ÇŞS, 

Hatip ücreti Kadın 2.000 

 
1 Çorum merkez kazasına bağlı bazı köyler, bugün diğer kazalara bağlanmıştır. 
2 Caminin yapımı ile ilgili malzemeler ve maliyeti hakkında bilgi var. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

160 
  

7/128/199. 14 Mayıs 
1877) 

15 Şubat 
1877 

Hacı Müftü Çınarı 
Çeşmesi- 
Çırak Hoca Mektebi 

Çeşme ve mektep 
masrafları 

Erkek Vasiyet üzere.  
Malının sekizde 
biri hibe 

7 Mart 1877 Emir Ahmet Mah. 
Damat Pınarı Çeşmesi 

Çeşme tamiri Erkek 1.677,5 

1877 Kubbeli Camii Aydınlatma Erkek Vasiyet üzere-
1.000 

25 Mart 
1878 

Gevher-i Salik Köyü 
Camii (Kutluca Köyü) 

Hatip ücreti Erkek 1.000 

16 Haziran 
1878 

Cami-i Kebir (Ulu 
Cami) 

Şifa hadisleri 
okunması 

Erkek 3.000 

24 Kasım 
1878 

Gülabibey Camii Tamirat Erkek Vasiyet üzere-
1.054 

5 Mart 1878 Hacı Recep Mah. 
Camii 

Camii ve su 
yollarının tamiratı 

Erkek Vasiyet üzere-
Malının 3/2 hibe. 

25 Mayıs 
1879 

Mescitli Köyü Camii Aydınlatma Erkek Vasiyet üzere-Ev 
ve arazi hibe 

29 Ocak 
1879 

Kütüphane 
Medresesindeki 
öğrencilere 

Eğitim Erkek Dükkân hibe 

9 Mayıs 
1878 

Sancaktar Mah. 
Medresesi-Abdal 
Pınarı su kanalları 

Tuvalet ve çeşme 
aydınlatılması- Su 
kanallarının tamiri 

Erkek (Derviş) Vasiyet üzere 
600 

20 Kasım 
1878 

Akpınar Mah. Camii Aydınlatma Erkek Vasiyet üzere-
1.575 

12 Ağustos 
1878 

Hacı Yusuf Mah. 
Camii 

Aydınlatma Erkek Vasiyet üzere 
Malının 1/3 hibe 

5 Mayıs 
1879 

Karaman Çavuş Mah. 
Camii 

Tamirat Erkek Vasiyet üzere-
Malının 1/3 hibe 

8 Nisan 1880 Cami-i Kebir (Ulu 
Cami)-Kundistan 
Mah. Camii-Kırklar 
Medresesi Kütüphane 
Çeşmesi 

Aydınlatma 
Çeşme tamiri 
Mevlit 
okutulması-Kuran 
okutulması 

Erkek 5.966 

23 Temmuz 
1880 

Sağpazarı Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek Kızılırmak 
üzerinde çalışan 
kayığın yıllık 
geliri. 
Yıllık 300 

25 Haziran 
1881 

Şeyhler Mah. Camii 
(Devane) 

Tamirat Erkek Vasiyet üzere-ev, 
bağ, eşya ve 
hayvan hibesi 

9 Mart 1881 Gülabibey Camii ve 
Medresesi 

Tamirat-hatip ve 
müderrise ücret 

Erkek  

3 Şubat 1884 Hacı Yusuf Mah. 
Mescidi 

Aydınlatma Erkek  

20 Haziran 
1884 

Gevher-i salik Köyü 
camii3 (Kutluca) 
(ÇŞS, 10/105/154. 20 
Haziran 1884) 

İmam ve hatip 
ücreti 

Erkek  

2 Aralık 
1884 

Hacı Recep Mah. 
Camii 

Hatip ücreti Hayırseverler 1.000 

13 Şubat 
1885 

Eymir-i Kebir Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 500 

8 Mart 1885 Yaydiğin Köyü Camii Hatip ücreti Erkek  1.000 

 
3 Cami binası yenilenmiş yeniden imam ve hatip ücreti için vakfedilmiş. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

161 
  

11 Nisan 
1885 

Cami-i Kebir (Ulu 
Cami) 

Aydınlatma-Cami 
mihrabının sağ 
tarafının 
aydınlatılması 
 

Erkek Paşa 
Hamamındaki 
hissesi-yıllık 60 

9 Ağustos 
1885 

Mezeköy Camii 
(Yavru Tuna Mah) 

Hatip ücreti Erkek 600 

17 Mayıs 
1886 

Şeyh Eyüp Mah. 
Camii 

İmam-hatip-vaiz-
müezzin ücreti, 
camideki hafızlara 
cüz okuma, 
salavat okuma 

Erkek 3.000 

1 Kasım 
1885 

Şeyh Eyüp Mah. 
Camii 

Camideki 
hafızlara 

Erkek Handaki 59 oda 

11 Ocak 
1886 

Cami-i Kebir (Ulu 
Cami)-Fatma Bacı 
Mah. Mescidi 

Hacca gitme-Fetih 
Süresi okunması 
için hafızlara 
verilmesi-
Mescidin 
aydınlatılması 

Erkek Vasiyet üzere 
7.000 

5 Mayıs 
1886 

Kırkdilim Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

8 Mayıs 
1886 

Sağpazarı Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 500 

31 Ocak 
1887 

Cami-i Kebir Aydınlatma Erkek Hamamdaki hisse 

9 Şubat 1886 Sazdeğirmeni Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 500 

25 Mart 
1887 

Tepecik Mah. Camii Hatip ücreti Erkek 500 

6 Mart 1887 Tombuş Çiftliği Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 500 

29 Mart 
1887 

İnalözü Köyü camii Hatip ücreti Erkek 1.000  

26 Ağustos 
1887 

Acel-i Ula Mah. 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 500 

13 Eylül 
1887 

Genel Ramazan’da 
mukabele okuyan 
hafızlara 

Erkek Dükkân 

4 Ekim 1887 Kırkdilim Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

22 Ağustos 
1887 

Kubbeli Camii Hatip ücreti Erkek 2.000 

10 Ocak 
1888 

Çanakçı Köyü Camii 
ve Çeşme 

Tamirat Erkek Vasiyet üzere-
mirası hibe 

22 Şubat 
1888 

Cami-i Kebir (Ulu 
Cami)-İsa Halife 
Mah. Camii 

Aydınlatma-Fetih 
süresinin 
okutulması 

Erkek Miras hibe 

26 Ocak 
1889 

Ümit Halife Mah. 
Mescidi 

Tamirat Erkek Dükkân hissesi 

16 Şubat 
1889 

Karaca Köy Camii İmam Ücreti Hayırseverler - 

29 Eylül 
1889 

Alaybey Medresesi İmam ve Müderris 
ücreti-tamirat 

Erkek 3 Dükkân, 1 
Kahvehane ve 1 
bağ hibe 

27 Mart 
1890 

Kırkdilim Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 500 

27 Mart 
1890 

Kınık Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 500 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

162 
  

27 Mart 
1890 

Acel-i Ula Mah Camii Hatip için Erkek 500 

5 Mayıs 
1890 

Seyit Murat Köyü-
Mektep-4 çeşme-1 
köprü 

Tamirat Erkek 14.000  

6 Mayıs 
1891 

Ölçekzade Medresesi Kuran hatmi için 
hafızlara-Seyit 
Murat camii 
aydınlatılması 

Erkek 7.600 

25 Mayıs 
1894 

Sarin Köyü Mescit Hatip ücreti Hayırseverler 1500 

22 Mayıs 
1894 

Emir Halife Mah. 
Mescidi 

Tamirat Erkek Vasiyet üzere- Ev 
hibe 

17 Kasım 
1894 

Sancaktar Mah. 
Mescidi 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

30 Mayıs 
1895 

Karahisar Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

1895 Karahisar Köyü 
Camii 

İmam ve hatip 
ücreti 

Hayırseverler 4.000 

30 Mayıs 
1895 

Güllücek Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.250 

4 Mayıs 
1896 

Kubbeli Camii Aydınlatılma Erkek Vasiyet üzere-
mirası (çocuksuz) 

13 Eylül 
1895 

Kundistan Mah. 
Camii 

Hatim okutulması 
için hafızlara-
aydınlatma-hayır 
işleri 

Kadın 1.600 

9 Kasım 
1896 

Akpınar Mah. 
Mevlevi Dergâhı 

Dergâh 
dervişlerine  

Erkek Vasiyet üzere-Ev 
ve tarlaları hibe 

20 Mayıs 
1895 

Karahisar Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek  2.000 

7 Kasım 
1896 

Hacı Yusuf Mah. 
Celeb Sokağı Çeşmesi 

Çeşme tamiri Erkek 370 

31 Ocak 
1897 

Alaca Camili Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

31 Mayıs 
1897 

Beydili Köyü Camii-
Çeşme ve Köprü 

Aydınlatma-
tamirat 

Erkek Vasiyet 

4 Haziran 
1897 

Alaca/Çöplü 
(Saymaz) Köyü 
Medrese 

Tamirat-
müderrise 

Erkek 2.000, 40 

18 Ağustos 
1897 

Alaca/Hamdiye Mah. 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

11 Nisan 
1897 

Yavu Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.200 

21 Nisan 
1898 

Hankozlusu Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

24 Nisan 
1898 

Bagzık Köyü Camii 
(İkizce Köyü) 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

29 Ağustos 
1898 

Sağrıcı Mah Camii Tamirat Hayırseverler  

28 Eylül 
1898 

Alaca/Mahmudiye 
Köyü Camii 

Hatip ücreti Erkek 500 

13 Şubat 
1899 

Akpınar Mah. Camii 
ve Çeşmesi 

Tamirat Hayırseverler  

19 şubat 
1899 

Deniz Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.500 

5 Mart 1899 Hacı Recep Mah 
Camii ve Çeşme 

Tamirat Hayırseverler  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

163 
  

14 Mart 
1899 

Kireç Ocağı Köyü 
(Çölbeyi Camii) 

Hatip ücreti Erkek  1.500 

22 Temmuz 
1899 

Azabahmet Mah. 
Elhac Hasan Efendi 
Camii 

Hatip ücreti Erkek Dükkân/daha 
önceki vakfa ilave 

4 Mayıs 
1899 

Sofular Mah. Mescidi 
ve Çeşmesi 

Tamirat  Hayırseverler  

7 Mayıs 
1899 

Şarkiyan Mah. Çakır 
Camii 

Tamirat Erkek 4 dükkân-yıllık 
geliri 1.500 

10 Mayıs 
1899 

Hamidiye Camii Hatip ücreti-
aydınlatma ve 
fakirlere yardım 

Erkek 2 Dükkân-yıllık 
geliri 800 

10 Mayıs 
1899 

Hamdiye Mescidi Tamirat Hayırseverler  

15 Haziran 
1899 

Alaca/Kalecik Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

1 Aralık 
1899 

Karadoğsa Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

18 Aralık 
1899 

İsa Halife Mah. Camii 
ve Çeşmesi 

Tamirat Hayırseverler  

2 Ocak 1900 Suludere Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 3.000 
9 Şubat 1900 Balım Sultan Köyü 

Camii 
Hatip ücreti Erkek 2.000 

18 Aralık 
1899 

Kubbeli Mah. Camii 
ve Çeşmesi 

Tamirat Hayırseverler  

7 Mart 1900 Cami-i kebir (Ulu 
Cami) ve Ahmet 
Şahne Köyü köprü ve 
çeşmesi 

Üçte biri Camiye. 
Perşembe günleri 
kuran tefsiri dersi 
verilmesi için 
müderrise, köprü 
ve çeşme tamiratı 

Erkek 2 dükkân, 1 
kahvehane hibe 

7 Mart 1900 Ayas Köyü camii Tamirat Erkek Vasiyet üzere-
mirasının 1/3 
yıllık geliri 2.861 

20 Mart 
1900 

Karaağaç Köyü Camii Hatip ücreti Erkek (Vakfeden 
Alevi Dedesi) 

1.500 

22 Mart 
1900 

Çatak Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 2.000 

1 Mayıs 
1900 

Gülücek Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.200 

17 Temmuz 
1900 

Hacı Recep Mah. 
Camii ve diğer 
çeşmeler 

Cami, Kellegöz, 
Kavaklı, Eyüp 
Hoca 
çeşmelerinin 
tamiratı 

Hayırseverler  

20 Mart 
1901 

Hacı İshak Mah. 
Mescidi 

Tamirat Hayırseverler Vakıf şartında 
denetlenme şartı 
var. 

19 Nisan 
1901 

Hacı Yusuf Mah. 
Mescidi 

Mescit ve Acem, 
Celeb, Sabit 
Efendi, Tayyipli 
çeşmelerinin 
tamiratı  

Kadın Vasiyet üzere-
mirası hibe 

2 Temmuz 
1901 

Alaca/İsahacılı Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

23 Şubat 
1902 

Ezil Köyü Mescidi Tamirat Hayırseverler  

5 Kasım 
1902 

Sarin Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 2.000 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

164 
  

27 Nisan 
1903 

Sarı Şeyh Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 2.000 

23 Nisan 
1903 

Çal Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.500 

4 Mayıs 
1903 

Çukurviran Köyü 
Camii (Çukurören) 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

29 Eylül 
1903 

Karakeçili Mah Camii Hatip ücreti Erkek 2.000 

13 Kasım 
1903 

Sarayözü Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 2.500 

18 Kasım 
1903 

Abdalata Köyü Camii Tamirat Hayırseverler  

2 Kasım 
1903 

Debbaghane Çarşısı 
mescit, Çeşme ve 
havuz 

Tamirat Hayırseverler  

10 Ocak 
1904 

Çöplü Mah. Yeni 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.000 

10 Ocak 
1904 

Ezil Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.000 

10 Ocak 
1904 

Kuruçay Mah Camii Hatip ücreti Erkek 1.000 

12 Ocak 
1904 

Ağcakaya Mah. Yeni 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.000 

11 mart 1904 Akpınar Köyü Camii Tamirat Hayırseverler  
23 Mart 
1904 

Emir Ahmet Mah. 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

23 Mart 
1904 

Tepecik Mah. Camii Hatip ücreti Erkek 1.500 

27 Mart 
1904 

Ahi İlyas Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.500 

3 Nisan 1904 Hamamözü/Şeyh 
Bızınlı Karapınar 
Köyü Camii 

Hatip ücreti Erkek 15.00 

4 Nisan 1904 Karacaviran Köyü 
Camii  

Hatip ücreti Erkek 1.500 

22 Nisan 
1904 

Fatma Bacı Mah. 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

15 Mayıs 
1904 

Babaoğlu Köyü 
Mescidi 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

10 Mayıs 
1904 

Azab Ahmet Mah. 
Yukarı Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.000 

2 Ağustos 
1904 

Kılınçviran Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

1 Ocak 1905 Cami-i Kebir-Kırklar 
Camii 

Aydınlatma Kadın Vasiyet üzere-
mirası hibe 

23 Şubat 
1905 

Hacı Nasrullah Mah. 
Camii ve Çeşmesi 

Tamirat Hayırseverler  

5 Mart 1905 Azabahmet Mah. 
Yukarı Camii ve 
Çeşmesi 

Tamirat Hayırseverler  

13 Nisan 
1905 

Şeyhler Mah. Camii Tamirat Hayırseverler  

1 Mayıs 
1905 

Alaca/Çal Köyü 
Medresesi 

Tamirat, 
Müderrise ücret 

Erkek 1.000 

12 Haziran 
1905 

Pencik Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.500 

8 Ağustos 
1905 

Taşpınar Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.000 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

165 
  

24 Ocak 
1906 

Firuz Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.500 

14 Şubat 
1906 

Çukurviran Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.000 

20 Mart 
1906 

Saz Değirmeni Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.500 

18 Nisan 
1906 

Kadıkırı Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 1.500 

28 Ağustos 
1906 

Azab Ahmet Mah. 
Camii ve Mahmudiye 
Camii 

İmam ve müezzin 
ücreti-fetih ve 
mülk sürelerinin 
okutulması 

Erkek 2 dükkân hibe 

2 Ocak 1907 Gülabibey Mah. 
Camii 

Tamirat Hayırseverler  

13 Şubat 
1907 

Cami-i kebir (Ulu 
Cami)-Dut Dede 
Türbesi ve mezarlığı 

Camii şadırvan 
tamiratı-türbe ve 
mezarlık tamiratı 

Erkek 1 Dükkân hibe 

9 Nisan 1907 Alaca/Tahirabad 
Köyü Camii 

Hatip ücreti Erkek 1.000 

27 Mayıs 
1907 

Alaca/Cami-i atik 
Mah. Camii 

Tamirat Hayırseverler  

11 Ekim 
1907 

İsa Halife Mah. 
Camii-mektep, çeşme 

Tamirat-
öğrencilerin 
masrafı-
Ramazanda hatim 
okutulması 

Erkek 2 değirmen-1 
dükkân hibe 

22 Ekim 
1907 

Hacı Kemal Mah. 
Mescidi 

Tamirat ve 
görevlilere ücret 

Erkek Mirası hibe 

1 Şubat 1908 Ayvalı Köyü Camii Hatip ücreti Erkek 2.000 
23 Şubat 
1908 

Cami-i kebir (Ulu 
Cami) 

Cuma ve Pazar 
geceleri hatm-i 
hacegan 
okutulması 

Erkek  

13 Nisan 
1908 

Alaca/Cedid Mah. 
Yeni Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

31 Aralık 
1908 

Tarhan Kozlusu Köyü 
Camii 

Hatip ücreti Erkek 2.000 

Toplam 137     
 

Tablo 1’e göre, Çorum Merkez Kazası’nda Şubat 1877- Aralık 1908 
tarihleri arasında toplam 137 vakıf kurulmuştur. Kurucularına göre, bunlardan 
dört tanesi kadınlar, geri kalanlar ise erkekler tarafından tesis edilmiştir. 
Ayrıca kurulan bu vakıfların 22 tanesi hayırseverler tarafından 
oluşturulmuştur. Bunların 19 tanesi kurucuların sağlığında vasiyet edilerek, 
vefatından sonra tesis edilmesi kararlaştırılmış ve mahkeme huzurunda tescil 
ettirilmiştir. Kurulan vakıfların 25 tanesi, hibe veya miras yoluyla bağışlanan 
ev, bağ ve bahçe gibi taşınmazlardan oluşmaktadır ve bunlar sağlığında 
mahkeme huzurunda tescil ettirilmemiştir. 

Kuruluş amaçlarına bakıldığında ağırlıklı olarak 76 vakıf, mescitten 
camiye çevrilmiş ibadethanelere hatip ve imam tayini ile bunlara verilecek 
ücretler için kurulmuştur. Diğer vakıflar ise çeşme, cami, medrese ve 
müştemilatlarında bulunan tuvaletlerin aydınlatılması ve tamiratı amacıyla 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

166 
  

kurulmuştur. Çok az sayıda vakfın amacı ise şunlardır: Şifa hadislerinin 
okutulması, eğitim, mevlit okutulması, kuran okutulması, müderris ücreti, cüz 
okutulması, salavat okunması, hacca gitme, Fetih Suresi ve Mülk Suresinin 
okutulması, Ramazan’da mukabele okutulması, Kuran hatmi, dervişlere 
vakfetme, fakirlere yardım, perşembe günleri Kuran tefsiri dersinin verilmesi 
ve Hatm-i Hacegân okunması. 

Bu dönemde kurulan vakıfların tamamı para vakıfları statüsündedir. 
Vakıfları kuran kişiler, malını bağışlamamakta; yani para veya gayrimenkulü 
kendisinde kalmaktadır. Sadece bu mal veya gayrimenkulden elde edilecek 
yıllık gelir, hayır amacıyla bağışlanmaktadır. Yeni kurulan vakıfların yanında 
bölgede, daha önce kurulmuş olan ve Evkaf Müdüriyetinin sorumluluğu 
altında farklı statüdeki para vakıfları da bulunmaktadır. Örneğin, Abdalata 
Sultan-ı Veli Vakfı,4 (ÇŞS, 10/358/540. 8 Aralık 1886) Enam Çelebi Zaviyesi 
Vakfı,5 (ÇŞS, 11/75/183. 17 Ağustos 1888) Süheyb-i Rûmi Zaviyesi Vakfı 
(ÇŞS, 11/81/197. 16 Şubat 1889) ve Muzaffer Paşa Medresesi Vakfı (ÇŞS, 
11/134/317. Haziran 1889) gibi müesseseler bunlardandır. 

Vasiyet ve Hibe Yoluyla Yapılan Vakıflar 

Vasiyet yoluyla kurulması öngörülen vakıfların bir kısmı, kişinin 
sağlığında vasiyet edilerek tescil edilmiş vakıflardır. Bunların sayısı 19’dur. 
Örneğin, Hacı Yusuf Mahallesi’nden Çorbacızade Hacı Bekir Ağa’nın Cami-
i Kebir’e (Ulu Cami) vakfettiği para, vefatından sonra mahkemede tescil 
edilerek faaliyete geçirilmiştir. (ÇŞS, 8/33/58. 16 Haziran 1878). 

Vasiyet şeklinde olup, mahkeme huzurunda tescil edilmeyen vakıf 
sayısı ise 25’tir. Bu tür vasiyet veya hibe vakıflarına ilişkin kayıtlarda dönem 
içinde birçok sorun ortaya çıkmıştır. Sözlü vasiyetle yapılan vakıflarda, 
vakıflarda, vefat sonrası eş ve çocuklar tarafından itirazlar yapılmıştır. Sözlü 
vasiyet iddia edilen vakıflarda şahit gösterilmesi karşılığında mirasçılar 
mağdur edilmiştir. Örneğin Acel-i Ula Mahallesi’nden, askerde iken Selanik 
Hastanesinde vefat eden Abazaoğlu Hafız İsmail’in mahalle camisinin 
aydınlatma vakfı mütevellisine gelirini sözlü olarak vasiyet ettiğini ifade 
edilmiştir. Eşi bundan habersiz olduğu için bağı kullanmaya devam etmiştir. 
Ancak mütevelli, mahkemede şahit göstererek bağı geri almıştır. (ÇŞS, 
8/76/138. 2 Şubat 1879). 

Bu tür konularda itirazlar ile ilgili, 10 Aralık 1878 tarihinde 
merkezden gelen bir emirle, görülecek davalarda mütevellilerin bir belge veya 
iki şahit göstermesi halinde geçerli olacağı bildirilmiştir. (ÇŞS, 8/362/225. 10 
Aralık 1878) Benzer şekilde, 24 Eylül 1879 tarihinde Adliye Nezaretinden 
gelen bir emirle, vasiyetlerde mutlaka muteber bir belge veya mahkemeden 

 
4 Çorum Yakacık Köyünde. 
5 Ulupınar Köyünün tamamı 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

167 
  

alınacak bir ilamın bulunması gerektiği bildirilmiştir. (ÇŞS, 8/356/240. 24 
Eylül 1877). 

Vasiyet yoluyla oluşturulan vakıflara yapılan bir diğer itiraz konusu 
mütevellidir. Sözlü vasiyet ile tayin edilen mütevelli, kişi vefat ettikten sonra 
vakfedilen malları yönetmiştir. Ancak çocuklarının itirazı üzerine mütevelli 
mahkeme tarafından azledilmiş ve ileri süren kişi, mahkemede bunu 
ispatlayamadığı için talep reddedilmiştir. (ÇŞS, 10/438/484. 11 Ocak 1886). 

Sözlü vasiyete başka bir örnek de Çiriş Mahallesi’nden Çakıroğlu 
Hasan’a aittir. Hasan’ın vefat etmeden bir gün önce Dokumacılar Çarşısındaki 
kıymetli bir dükkanını Hacı Kemal Mahalle Mescidinin aydınlatılması için 
hibe ettiği iddia edilmiştir. Ancak iddiayı ileri süren kişi, mahkemede bunu 
ispatlayamadığı için talep reddedilmiştir. (ÇŞS, 11/57/124. 10 Ocak 1888). 

Diğer taraftan, çocuksuz olarak vefat eden kişilerin malları hazineye 
intikal etmektedir. Bu durumda, şikâyet veya mahkemeye şahitliği ile vefat 
eden kişinin malı mütevelli tarafından alınabilinmektedir. Örneğin Kubbeli 
Mahallesi’nden çocuksuz olarak vefat eden bir kişinin malı hazineye 
devredilmiş, mahalle camii mütevellisi, vasiyet iddiasında bulunarak 
mahkemeye şahitle başvurmuş ve malın bir kısmını hazineden almıştır. (ÇŞS, 
12/151/979. 4 Mayıs 1896). 

Vasiyet ve hibe yoluyla vakfedilen mallarda bir diğer sorun da ev, 
tarla veya diğer gayrimenkullerin üçte biri veya dörtte biri gibi paylar halinde 
vakfedilmesidir. Bu durumda kişi vefat ettiğinde, vakfın mütevellisi veya 
evkaf idaresi, malın tamamına el koyabilmekte ve mirasçılar mağdur 
olabilmektedir. Örneğin 1908 yılında Hacı Recep Mahallesi’ndeki Kılavuz 
Cami aydınlatılması için sağlığında evinin üçte bir hissesini hibe eden bir 
kadının çocuğu, mahkemeye yaptığı itirazda mütevelli ve evkaf müdürünün 
mirasa el koymasını engellenmiştir. (ÇŞS, 16/425/799. 23 Şubat 1908). 

Benzer şekilde, Ahmet Hoca ve Kardeşi Hacı Yusuf Vakfı gelirinin 
bir kısmını Mevlevi Dergahına bağışlamış, Dergâh Şeyhi Mehmet İzzet Dede, 
vakfın diğer gelirlerinin tamamına el koymuştur. Mütevellinin yapmış olduğu 
itiraz sonucunda, Dede bu müdahaleden menedilmiştir. (ÇŞS, 16/486/901. 4 
Ağustos 1908). 

Vakıf Mütevellileri ve Karşılaşılan Sorunlar 

Bir vakfın kuruluş şartlarına göre yönetimini yapan kişiye mütevelli 
denilmektedir. Mütevelli olabilmek için öncelikle sağlıklı, Müslüman, 
yetenekli ve güvenilir biri olması gerekmektedir. Vakıflarda mütevellinin 
yanında nazır da atanabilmektedir; ancak mütevelli ile nazır aynı kişi 
olmamasına dikkat edilirdi. (Genç, 2006, 449-450) 

Hukuken mütevelli, vakıf şartında belirtilmemişse yaptığı işlerden 
ücret alamazdı. Vakfı kuran kişi, dilediği kişiyi mütevelli olarak atayabileceği 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

168 
  

gibi kendisi de bu görevi üstlenebilirdi. Vefatından sonra kadı tarafından bir 
mütevelli atanabilmektedir. Ancak, vakfın veya mütevellinin belirli bir 
yönetim yeri adresi bulunma zorunluluğu vardı. Mütevelli, küçük yaşta bir 
kişi olabileceği gibi kadın da olabilirdi. (Öztürk, 2006, s. 217-220) Bu tür 
mütevellilere yardımcı olmak amacıyla kaymakam mütevelli de 
atanabilmekteydi. Mütevelliyi, vakıf kurucusu ve mahkeme azledebilirdi. 
Vakfın hesapları ise üç yılda bir denetlenirdi; denetimde usulsüzlük bulunması 
halinde mütevelliler sorumlu tutulurdu. (Aslanboğa, 2018, s. 553, 554). 

İncelediğimiz dönemde kurulan vakıfların büyük bir kısmının 
mütevellisi, vakıf kurucusu, oğlu veya yakın akrabasıdır. Bu tür vakıflar, hatip 
ve imam ücretlerinin ödenmesi amacıyla kurulan para vakıflarıdır. Vasiyet 
üzere kurulmuş vakıfların mütevellileri de benzer kişilerdir. Örnekler: 

-Hacı Recep Mahallesi, (ÇŞS, 8/66/123. 5 Mart 1879)6 

-Sarinköy, (ÇŞS, 15/130/292. 25 Eylül 1902). 

-Çukurviran Köyü, (ÇŞS, 16/158/264. 14 Şubat 1906). 

-Taşpınar Köyü, (ÇŞS, 16/122/196. 8 Ağustos 1906). 

-Firuz Köy (ÇŞS, 16/155/257. 24 Ocak 1906). 

-Tahirabad Köyü (Alaca) (ÇŞS, 16/280/542. 8 Nisan 1907). 

Bu vakıfların kurucuları, yaşadıkları sürece kendileri mütevelli olmuş 
ve vefatlarından sonra çocuklarının mütevelli olması şart koşulmuştur. 

Hayırseverler tarafından kurulan vakıfların mütevellileri ise 
genellikle kan bağı olmayan kişilerden seçilmiştir. Bu kişiler, çoğunlukla 
bölgenin ileri gelenleri; resmi görevliler, medreselerdeki müderrisler veya 
müftülerdir. 

Örnekler: 

-Çorum Evkaf Müdürü Tünekzâde Hacı Elvan Efendi, Cami-i Kebir 
(Ulu Cami) aydınlatma vakfı, (ÇŞS, 10/406/637. 31 Ocak 1997). 

-Tarhan Kozlusu Köyü, (ÇŞS, 16/534/978. 31 Aralık 1908). 

-Ayvalı Köyü (ÇŞS, 16/434/816. 21 Ocak 1909). 

Çorum suyolları tamiri vakfı (ÇŞS, 15/215/321. 25 Ekim 1903). 

Ekim 1906’da Çorum Merkez Kazası eytam müdürü olarak atanan 
Bekir oğlu Kürkçüzade Mehmet Galip Efendi, birçok vakfın mütevellisi 
olarak görev yapmıştır. (ÇŞS, 16/219/408. 17 Ekim 1906). Örnekler: 

 
6 Mütevelli kurucusunun dayısı. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

169 
  

-İsa Halife Mahallesi Camii, çeşmesi ve mektebi için bağışlanan iki 
değirmen ve bir dükkânın mütevellisi. (ÇŞS, 16/360/684. 11 Ekim 1907). 

-Cami-i Kebir (Ulu Cami) şadırvan tamiri ve Uç Mahallesindeki Dud 
Dede Türbesi ve civarındaki mezarlığın tamiri için bağışlanmış bir dükkânın 
geliri ile ilgili vakıf mütevelliliği. (ÇŞS, 16/247/475. 13 Şubat 1907). 

-Hacı Kemal Mahallesi Mescidine hatırı sayılır mal varlığı bağışlayan 
Elvan Efendi’nin vakfında mütevelli olarak atanması. (ÇŞS, 16/365/691. 22 
Ekim 1907). 

Az da olsa Çorum merkezde görev yapan müftü ve müderrislerde 
(ÇŞS, 16/590/1038. 7 Mart 1909) mütevelli olarak atanmıştır. 

Vakıflara atanan mütevelliler, genellikle görevleri karşılığında ücret 
almaması tavsiye edilmekteydi. Ancak incelenen belgelerde, daha önce 
kurulmuş ve bu dönemde kurulan vakıflarda mütevellilerinin çoğunlukla 
şartnamede açıkça belirtilmese de ücret aldıkları görülmektedir. Vakıf 
şartnamelerinde mütevellilere verilecek pay genellikle açıklanmamıştır. 
Yalnızca bazı özel vakıflarda, vakfedilen paranın yıllık gelirinin beşte biri 
mütevelliye verileceği belirtilmiştir. (ÇŞS, 10/50/61. 9 Mart 1883; ÇŞS, 
11/118/286. 16 Şubat 1889; ÇŞS, 11/226/530. 5 Mayıs 1891). Bu durum, 1863 
yılında çıkarılan vakıflar nizamnamesinde de yer almıştır. (Düstur I. Tertip, 
C. 2, 1289, 150-152).7 

Vakıfların Denetimi 

Osmanlı Devleti’nde uzun yıllar vakıfların yönetimi, bireyler ve belli 
grupların idaresinde yürütülmüştür. Bu dağınık yönetim ve denetim yapısı, 
keyfi uygulamalara ve zaman zaman usulsüzlüklere yol açmıştır. Tanzimatla 
başlayan yenileşme hareketleri ve Batı tarzı merkezileşme fikrinin ortaya 
çıkmasıyla, dağınık halde bulunan vakıfların tek elden denetimi 
kararlaştırılmıştır. Ciddi ekonomik güce sahip olan vakıfların gelirlerinden 
devlet yapılarının da faydalanması hedeflenmiştir. Ayrıca sosyal ve siyasal 
alanda güçlü olan dini gruplarında etkisinin azaltılması da bu değişimde rol 
oynamıştır. (Genca, 2014, 531). 

Vakıfların teşkilatlanması ve denetimi uzun bir süreç almıştır. 1826 
yılında Evkâf-ı Hümâyûn Nezareti (Kahraman, 1993, 6; Akyıldız, 1993, 147) 
kurulmuş olsa da teşkilat ve nizamnamesinin oturması sürekli değişikliklere 
rağmen son döneme kadar tamamlanamamıştır. Nezaretin kurulmasından 
sonra farklı birimlere bağlı birçok vakıf kademeli olarak buraya bağlanmıştır. 
Bu süreç, 1845 yılına kadar devam etmiştir. (Akyıldız, 2010, 59) 1845’ten 
itibaren Nezaret taşrada da teşkilatlanmaya başlamıştır. (Akyıldız, 1993, 148) 

 
7 Taşralarda Kâ’in bi’l-cümle Evkâf-i şer’iyenin Cihât İdaresiyle Evkâf Müdürlerinin Harekâtı 
Hakkında Yedlerinde Bulunan Atîk Lâyihanın Ba’de ezin Hükmü Câri Olmamak Üzere Bu 
kere Dokuz Fasıl ve Elli Altı Bendi Şâmil Kaleme Alınan Nizamnâme Lâyihasıdır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

170 
  

Merkez ve taşradaki evkaf müdürü, muhasebeci, muhasebeci ile vakıflarda 
görevli mütevelli ve diğer yetkililerin yetki ve sorumlulukları, 1863 yılında 
çıkarılan bir layiha ile tespit edilmiştir. (Düstur I. Tertip, C. 2, 1289, 146-176)8 
Nezaretin teşkilat yapısı ve görevleri ise 22 Ocak 1880 tarihinde çıkarılan bir 
nizamname ile netleştirilmiştir. (Düstur I. Tertip, C. 4, 1299, 291-292)9 

İncelediğimiz dönemde Çorum, Ankara Vilayeti Yozgat Livasına 
bağlı bir kazadır. 1880’li yıllarının başında bölgede evkaf idaresi kurulmuştur. 
Osmanlı Vilayet Salnamelerine göre 1880-1881 yılında ilk defa evkaf müdür 
vekili olarak da Hacı Ali Efendi görev yapmıştır. (Çanlı, 2013, 147) Daha 
sonra Ali Rıza Efendi müdür vekili olarak görev almıştır. Çorum Kazası, 1864 
ve 1871 tarihli Vilayetler Nizamnamesi (Gençoğlu, 2011, 32) sonucunda 1894 
yılında liva (sancak) (Çanlı, 2013, 11) haline getirilmiş ve burada Evkaf 
Komisyonu kurulmuştur. Komisyon, Hacı Mehmet Efendi başkan ve Ahmet 
Efendi müdür vekili olmak üzere beş kişiden oluşturulmuştur. (Çanlı, 2013, 
184, 520).10 

Kazada evkaf idaresi kurulmadan önce vakıf işleri eski sistem üzere 
yürütülmüştür. 1876 yılı ve sonrasında Osmanlı Devleti’nde başlayan siyasi, 
askeri ve ekonomik krizler uzun bir süre devam etmiştir. Bu süreçte var olan 
denetimsizlikler ve usulsüzlükler daha da artmıştır. 1877-1878 Osmanlı-Rus 
Savaşından sonra, her alanda bir toparlanma süreci başlamıştır. Merkezden 
gelen emirler, öncelikle mevcut vakıfların kontrol altına alınmasını, 
yenilerinin kurulmamasının engellenmesini ve kurucu ile vakfın amacına 
uygun faaliyet gösterip göstermediğinin tespitini içermektedir. 

Örneğin, Nezaretin 17 Aralık 1881 tarihli Yozgat Mutasarrıflığı 
aracılığıyla Çorum Kaymakamlığına gönderdiği bir emirde (ÇŞS, 9/124/204. 
17 Aralık 1881) vakıf mütevellileri ve malikânelerin uzun süredir 
denetlenmediği belirtilmiş; birçok vakfın usulsüz olarak ele geçirildiği 
vurgulanmıştır. Bazı kişilerin İstanbul’a giderek vakıf beratı almaya çalıştığı, 
bunun engellenmesi için gerekli incelemelerin yapılması ve usulsüz belge 
düzenlemelerinin yapılmaması konusunda resmi makamlar uyarılmıştır. 

2 Mart 1882 tarihli başka bir emirde (ÇŞS, 9/100/145. 2 Mart 1882) 
vakıf mütevellileri, zaviyedarlar ve mezra’adarların denetimlerinin 
yapılmadığı ve yenilerinin lüzum görülmedikçe atanmasının önlenmesi talep 
edilmiştir. Ayrıca vakıf ve mütevellilerin görevlerini yerine getirip 

 
8 Taşralarda Kâ’in bi’l-cümle Evkâf-i şer’iyenin Cihât İdaresiyle Evkâf Müdürlerinin Harekâtı 
Hakkında Yedlerinde Bulunan Atîk Lâyihanın Ba’de ezin Hükmü Câri Olmamak Üzere Bu 
kere Dokuz Fasıl ve Elli Altı Bendi Şâmil Kaleme Alınan Nizamnâme Lâyihasıdır. 
9 Evkâf Nezâretini Teşkil Eden Devâ’irin Vazâifi Hakkında Nizamnâmedir. 
10 Komisyon üyeleri Nuri Efendi, Hacı Mehmet Ağa ve Elvan Efendidir. Bu komisyonun 1906 
yılında değişmiştir. Komisyon Başkanı Mustafa, Müdür Elvan, Başkâtip Şükrü Efendidir. 
Üyeler ise Abbas, Hasan ve Osman efendilerden oluşmaktadır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

171 
  

getirmediğinin kontrol edilmesi, kaydı veya vakıfnamesi bulunmayanların 
tespit edilerek nezarete bildirilmesi istenmiştir. 

Bu emirden sonra Çorum vakıflar idaresi, mütevellisi olmayan 
vakıfları gözden geçirmeye başlamıştır. Denetimler sonucunda mütevellisi 
olmayan vakıflar, genellikle mütevellisi olmayan vakıflar, genellikle 
hayırseverler tarafından kurulan müesseseler olmuştur. Şahıslar tarafından 
kurulan vakıflarda ise mütevelli ataması şartnamede açıkça belirtildiği için 
sorun yaşanmamıştır. Mütevelli olarak atanan kişiler, herhangi bir 
usulsüzlüğü olmadığı müddetçe ve görevini yapamayacak kadar yaşlanmadığı 
sürece veya ölmeden görevden alınmamıştır. 

Denetimler sonucunda hayırseverler tarafından kurulan vakıflarda, 
mütevellisi bulunmayan kurumlara yenileri atanmıştır. Örnekler arasında 
1877 yılında Hacı Gevan Mahallesi Mescit Vakfına (ÇŞS, 7/37/59. 10 
Ağustos 1876)11 mütevelli atanması ve kişinin vefatından sonra 1890 yılında 
başkasının atanması yer almaktadır. (ÇŞS, 11/151/367. 27 Ekim 1889) Benzer 
şekilde 1888 yılında Karacaköy Cami vakfı, (ÇŞS, 11/118/286. 16 Şubat 
1889),12 1898 yılında Hacı Recep Mahallesi Cami ve Çeşme Vakfı, (ÇŞS, 
14/50/76. 5 Mart 1899), 1889 yılında İsa Halife Mahallesi Cami ve Çeşme 
Vakfı, (ÇŞS, 14/140/331. 18 Aralık 1899) 1896 yılında Atçıali Sani Mahallesi 
Camii ve iki çeşmesi Vakfı, (ÇŞS, 12/221/1304. 10 Ekim 1896) 1899 yılında 
Azab Ahmet Mahallesi Yukarı Camii ve Çeşme Vakfı, (ÇŞS, 16/71/85. 5 Mart 
1905) 1904 yılında Hacı Nasrullah Mahallesi Cami ve Çeşme Vakfı, (ÇŞS, 
16/71/84. 23 Şubat 1905) 1905 yılında Şeyhler Mahallesi cami vakfı, (ÇŞS, 
16/82/109. 13 Nisan 1905) 1906 yılında Gülabibey Mahallesi Cami Vakfı 
(ÇŞS, 16/231/440.2 Ocak 1907) ve 1907 yılında da Alaca/Cami-i atik 
Mahallesi Cami Vakfına mütevelli atanmıştır. (ÇŞS, 16/306/595. 27 Mayıs 
1907) Mütevelli atanan vakıflara ayrıca nazır da tayin edilmiştir. 

Evkaf Nezaretinin 1880’lerden itibaren gönderdiği emirler, bölgede 
gecikmeli uygulanmıştır. Örneğin 13 Ocak 1891 tarihli bir mahkeme kaydında 
Sultan Murat Camii para vakfından borç alan ve sayısı verilmeyen kişilerin 
ödemelerini geciktirmemesi için mahkeme ihtar çekilmesi talep edilmiştir. 
(ÇŞS, 11/208/483. 24 Ocak 1891) Aynı tarihlerde Çorum merkez ve bağlı 
köylerindeki vakıflardan borç alan toplam 432 kişiye borçlarını ödemeleri için 
ihtar gönderilmesi talep edilmiştir. (ÇŞS, 11/208/485. 24 Ocak 1891). Yine 
başka bir kayıtta Çorum Suyolları para vakfından borç alan toplam 8 kişiye de 
ihtar çekilmesi istenerek borçlarının zaman aşımına uğratılmaması 
istenilmiştir. (ÇŞS, 11/208/484. 24 Ocak 1891). 

1894 yılında Çorum’un liva (il) haline gelmesinin ardından da 
denetimler devam etmiştir. 1908’e kadar yapılan denetimlerde bazı 

 
11 Yaşlandığı için. 
12 Mütevelli imam. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

172 
  

vakıflardan borç alan kişilerin ödemelerinde gecikmeler olduğu görülmüştür. 
Ancak daha önceki dönemlerde vakıflara borcu olan kişilerin takibi yapılmış 
ve gerekli işlemler başlatılmıştır. 1894 yılı sonrasında vakıflardaki 
denetimlerden mahkeme kayıtlarına geçen konulara baktığımızda geçmişe 
göre daha az olduğu görülmektedir. Bunlarda vakıf mallarına müdahale ve 
vakıflara borcu olan kişilerin ödemelerinin gecikmesi ile ilgilidir. Aynı 
zamanda mütevellilerin usulsüzlükleri ve yapılan müdahalelerdir. Örneğin 
1896 yılında Tahtalı Camii (ÇŞS, 12/149/971. 16 Mayıs 1896) ve Hacı Yusuf 
Mahallesi Camii Vakfından, (ÇŞS, 12/225/477. 31 Temmuz 1898) 1904 
yılında Atçıula Mahallesi Baltalı Camii vakfından (ÇŞS, 15/278/685. 25 
Haziran 1904) ve 1905 yılında Kubbeli Mahallesi Camii ve çeşmesi vakfından 
(ÇŞS, 16/120/192. 16 Temmuz 1905) borç alan kişilerin borcunun vadesi 
gelmesine rağmen parayı ödememesi sonucunda mahkemeden ihbar 
gönderilmiştir. 

Vakıflarla ilgili mahkeme kayıtlarında yer alan diğer davalar, vakıf 
mallarına yapılan müdahalelerle ilgilidir. Örneğin 29 Ağustos 1898 tarihli 
kayıtta Hacı Nasrullah Mahallesi çeşmesinin suyollarına müdahale 
edilmesiyle ilgili dava (ÇŞS, 13/223/471. 29 Ağustos 1898), 1899 yılında 
Gürcü Köyü’ndeki cami vakfına müdahalede bulunan bir kişiden alacağın 
tahsili (ÇŞS, 14/151/372. 27 Şubat 1900) ve 1907 yılında Kubbeli Mahallesi 
Camii ve çeşmesi vakfına ait bir dükkânın gelirine müdahale (ÇŞS, 
16/354/675. 23 Eylül 1907) gibi vakalar kayıtlara geçmiştir. 

Bunların yanında yapılan şikâyetler üzerine birçok vakfın mütevellisi 
ve görevlisi hakkında takibat yapılmış ve gerekli işlemler uygulanmıştır. 
Örneğin, 1886 yılında Süheyb-i Rumi Türbesi zaviyedarı, kötü 
alışkanlıklarından ve alkol tüketimi nedeniyle vakıf parasını israf ettiği için 
görevden alınmıştır. (ÇŞS, 10/315./465. 30 Aralık 1885; 11/10/2. 26 Temmuz 
1887) Aynı yıl Çelebi Vakfı mütevellisinin vefatı üzerine yerine geçmesi 
gereken oğlunun ehil olmaması nedeniyle mütevellilik görevi başka bir kişiye 
verilmiştir. (ÇŞS, 10/361/546. 13 Nisan 1886). 

Sahipsiz kalan diğer bir mülk vakıf ise Tacettin Paşa Vakfıdır. Taşhan 
ve Paşa Hamamlarının mütevelliliğini yürüten kişinin, Vezirköprü Kazası 
Oruç Köyü’nden biri olduğu tespit edilmiştir. Söz konusu mütevellinin uzun 
süre görevini yerine getirmemesi nedeniyle hamamlar bakımsız kalmıştır. 
Denetim sonucunda vakıf yeniden tescil edilmiş ve binaların tamiratına 
başlanmıştır. (ÇŞS, 10/373/567. 26 Mayıs 1886). 

Görevli olduğu vakfı zarara uğratan veya vakfı amacına uygun şekilde 
işletmeyen mütevelliler hakkında da denetimler yapılmıştır. Örneğin 1886 
yılında Pınarcık Köyü’ndeki Seyit Murat-ı Veli Zaviye Vakfının mütevellisi, 
vakfı sürekli zarara uğrattığı ve yapılan uyarılara rağmen vakfın 
muhasebecisini sunmadığı için, halktan gelen yoğun şikâyetler üzerine 
görevden alınmıştır. (ÇŞS, 10/385/593. 12 Eylül 1886) Benzer şekilde 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

173 
  

Sancaktar Mahallesi Cami ve çeşmesi vakfının mütevellisi de cami ve çeşmeyi 
tamir ettirmediği, halkı günlerce susuz bıraktığı ve vakfa ait bağ ve evi sattığı 
için yapılan inceleme sonucunda görevden uzaklaştırılmıştır. (ÇŞS, 
10/388/599. 26 Aralık 1886). 

 

Sonuç 

Çorum Merkez Kazasında, Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan 
incelediğimiz döneme kadar yaklaşık dört yüz kadar vakıf kurulmuştur. Bu 
vakıfların üçte biri, çalışma dönemimiz içerisinde teşekkül etmiştir. Söz 
konusu vakıfların tamamı, para vakfı işletim sistemine göre; kurucuların kendi 
menkul ve gayrimenkul varlıklarını hibe etmeleriyle oluşturulmuştur. Bu 
dönemde kurulan vakıfların önemli bir kısmı, göçler nedeniyle artan nüfusa 
bağlı olarak sayısı çoğalan mescit ve camilerde görev yapan imam ve 
hatiplerin ücretlerini karşılamak amacıyla tesis edilmiştir. Bunun yanında 
mevcut camilerin ve diğer dini yapıların tamiratı ile aydınlatma giderlerini 
karşılamak üzere kurulan vakıflarda dikkat çekmektedir. Eğitim, çeşme ve 
köprü tamiratına yönelik vakıfların ise oldukça sınırlı olduğu görülmektedir. 

Bu dönemde kurucular, vakfı çoğunlukla nakit üzerinden değil, 
gayrimenkullerinin yıllık gelirlerini bağışlayarak oluşturmuştur. Vakıflar 
vergiden muaf olduğundan, bağışlanan gayrimenkullerden vergi alınmamakta 
ve herhangi bir sebeple bu mallara el konulamamaktadır. kayıtlardan 
anlaşılacağı üzere, çarşıdaki dükkanların hatırı sayılır bir bölümü vakıf malı 
niteliğini taşımaktadır. Diğer taraftan vakıf kurucularının, gayrimenkullerini 
vakfa dönüştürerek miras paylaşımında çocuklar arasında mal kaçırmaya 
çalıştıkları da görülmektedir. Zira vakıf kurucusu mütevelliyi çoğu zaman 
kendi çocuklarından veya yakın akrabalarından seçmekte, mütevelli ise 
ölünceye kadar bu malları yönetebilmekte ve ardından görev ile birlikte 
gelirleri çocuklarına intikal ettirebilmektedir. Ayrıca mütevelli, vakfın 
gelirinden belirli miktar ücret almakta ve bu durum vakfı kuran kişi ile 
mütevelli arasında menfaat temelli bir bağ oluşturmaktadır. Vakıf kurucusu 
veya yakın akrabası, kurduğu vakıftan faizle para almakta ve para ekonomide 
dolaşıma girmemektedir. Kurucu veya mütevelli, istediği kişiyi vakıflarda 
görevlendirme talebinde de bulunabilirdi. Vakıftan ücret alan görevli 
(imam/hatip/mütevelli), zorunlu olarak vakıf kurucusunun veya mütevellinin 
güdümünde görev yapmakta ve aralarında zorunlu bir bağ kurulmaktadır. 

Mütevellilerle ilgili olarak bölgede birtakım usulsüzlüklerle ilgili 
durumlar, kayıtlarda yer almıştır. Yukarıda belirttiğimiz gibi mütevellilerin 
büyük bir kısmı ya kurucusu ya da yakınıdır. Diğer şahıs vakfı olmayan 
müesseselerin mütevellileri ise bölgenin ileri gelen kişileridir. Bunlarda 
yönetici elitin elindedir. Bu kişiler, kendi maaşlarının yanında vakıf 
mütevelliliğinden yıllık hatırı sayılır bir gelir elde etmektedirler. Örneğin 
Evkaf müdürü, eytam müdürü, mahkeme görevlileri ve müderrisler. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

174 
  

Bölgede vakıfların denetimi hatlarıyla yapılmıştır. Yapılan denetimler 
sonucunda en sık rastlanan durum, vakıftan borç alan kişilerin ödemelerini 
zamanında gerçekleştirememeleridir. Bunun yanı sıra vasiyet yoluyla 
vakfedilen ancak mahkemeye tescil ettirilmeyen gayrimenkullerle ilgili, ölüm 
sonrası ortaya çıkan anlaşmazlıklar dikkat çekmektedir. Bu tür durumlarda, 
sözde mütevelli olduğunu iddia eden kişiler tarafından mirasçılar mağdur 
edildiği görülmüştür. 

Özetle, on dokuzuncu yüzyılın son çeyreği ve yirmi yüzyılın 
başlarında bölgede geçmiş yıllara kıyasla çok daha fazla vakıf kurulmuştur. 
Ancak vakıfların vergiden muaf olması, aile içi miras aktarımındaki sorunlar, 
görevli atamalarında kayırmacılık ve çeşitli idari aksaklıklar sebebiyle bu 
vakıfların önemli bir bölümünün amaçları doğrultusunda yeterince işlev 
görmediğini söylemek mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

175 
  

Kaynakça 

Çorum Şer’iye Sicili Defterleri: 

Defter No: 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16. 

Düstur I. Tertip, (1289) C. 2, Matbaa-i âmire, Dersaadet 

Düstur I. Tertip, (1302) C. 4, Mahmud Bey Matbaası, İstanbul 

Düstur I. Tertip, (1937) C. 5, Başvekalet Matbaası, Ankara 

Kitap ve Makaleler: 

Akbulut, İ. (2007). Vakıf kurumu, mahiyeti ve gelişimi. Vakıflar 
Dergisi, 30, 61–72. 

Alkan, M. (2006). Tanzimattan sonra vakıfların idaresinde yeniden 
yapılanmaya dair bir örnek: Adana Evkaf Müdürlüğü. OTAM: Ankara 
Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, 19, 13–
31. 

Akyıldız, A. (1993). Tanzimat dönemi Osmanlı merkez teşkilatında 
reform. İstanbul: Eren Yayıncılık. 

Akyıldız, A. (2010). II. Mahmut döneminde merkez idaresinde 
yapılan düzenlemeler. 
İçinde Ç. Yılmaz (Ed.), II. Mahmud: Yeniden Yapılanma Sürecinde İstanbul 
(ss. 50–70). İstanbul: Seçil Ofset. 

Aslanboğa, K. (2018). Osmanlı Devleti’nde vakıf yönetiminde 
tevliyet: İstanbul örneği. Yönetim Bilimleri Dergisi, 16(32), 551–558. 

Bulut, M., & Korkut, C. (2016). Finansal istikrar ve para vakıfları 
etkisi: Rumeli para vakıfları örnekleri. İslam Ekonomisi ve Finansı Dergisi, 
2(1), 55–76. 

Çanlı, M. (2013). Ankara, Kastamonu, Sivas Osmanlı vilayet 
salnamelerinde Çorum (1869–1908). Çorum. 

Dündar, A. (2004). Çorum cami ve mescitleri. Motif Yayınları: 
Ankara. 

Genca, E. (2014). Osmanlı hukukunda vakıfların denetimi (Evkâf-ı 
Hümâyûn Nezâreti). İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, 72(1), 
383–412. 

Genç, M. (2007). Nâzır. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(Cilt 34, ss. 1–4). TDV Yayınları. 

Genç, M. (2014). Klâsik Osmanlı sosyal-iktisadî sistemi ve vakıflar. 
Vakıflar Dergisi, 42, 9–18. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

176 
  

Gençoğlu, M. (2011). 1864 ve 1871 Vilâyet Nizamnamelerine Göre 
Osmanlı Taşra İdaresinde Yeniden Yapılanma. Çankırı Karatekin Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2(1), 29–50 

Ilıca, A. (2001). Çorum vakıfları (Yüksek lisans tezi, Uludağ 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). Bursa. 

Kahraman, S. S. (2006). Evkaf-ı Hümayun Nezareti. İstanbul: 
Kitapevi. 

Kurt, İ. (1996). Para vakıfları: Nazariyat ve tatbikat. İstanbul: Ensar 
Neşriyat. 

Öztürk, N. (1995). Türk yenileşme tarihi çerçevesinde vakıf 
müessesesi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Matbaası. 

Öztürk, N. (2006). Mütevelli. In TDV İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı. 

Şener, M. (2008). Çorum Mebusu İsmet Bey’in Birinci Türkiye 
Büyük Millet Meclisi’ndeki Faaliyetleri (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). 
İstanbul Üniversitesi, İstanbul. 

Türkoğlu, İ. (2013). Osmanlı Devleti’nde para vakıflarının gelir 
dağılımı üzerindeki etkisi. Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari 
Bilimler Fakültesi Dergisi, (198), 187–196. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 
  

 

 

Hıdırellez Kültürü, Hıdırlıklar ve XIX. Yüzyılda Çorum Hıdırlığı1 

 

Fatma Akın*  

 Rabia Ozan** 

 

Giriş 

Çalışmada öncelikle Hıdırlıkların kapsamını anlamak amacıyla Hızır-
İlyas kültü, Hıdırellez, Hıdırlıklar hakkında genel bir giriş yapılmıştır. 
Ardından Türkiye’de bulunan Hıdırlıklarla ilgili bilgiler verilmiştir. Daha 
sonra makalenin konusu olan Çorum Hıdırlığı tanıtılmış, 19. yüzyıla kadar 
olan süreci ele alınmıştır. Çorum Hıdırlığının 19. yüzyılda geçirdiği dönüşüm, 
Osmanlı Arşivi’nde yapılan araştırmalar neticesinde elde edilen belgeler ile 
açıklanmıştır. Çorum Hıdırlığının 19. yüzyıla ait belgelerinde, bölgede 
yapılan camii ile ilgili bilgilere ulaşılmıştır. Bunun dışında bir veriye 
ulaşılamamıştır. Türkiye’de toplam 56 adet Hıdırlık olduğu bilinmektedir. 
Bunların bir kısmı ile ilgili çalışmalar yapılmış olsa da henüz Hıdırlıklar tam 
olarak aydınlatılmış değildir. Bu çalışma Çorum Hıdırlığı hakkındaki Osmanlı 
arşiv kaynakları ışığında önemli bulguları ortaya koymaktadır.  

Hızır ve İlyas 

Türkçe’de Hıdır ve Hızır olarak kullanılan kelime Arap kaynaklarında 
Hadır (hadr -hıdr) şeklinde geçmektedir. Hadır “yeşil, yeşilliği çok olan yer” 
anlamında olup, isim değil sıfat veya lakaptır. Buhari’ye göre Hızır’a bu isim 
kuru bir yerde oturduğu zaman altındaki otların yeşermesi, Makdisi’ye göre 
ise cennet pınarından içmiş olması sebebiyle bastığı yerlerin yeşermiş 
olduğundan verilmiştir (Çelebi, 1998, s. 406). 

Hz. Hızır hakkındaki bilgiler tartışmalı olsa da ilk bilgiler Kur’an-ı 
Kerim’de geçen Kehf suresine dayanmakta ve hadislerde de yer almaktadır. 
Surede ilim irfan sahibi “Allah’ın kulu”2 olarak bahsedilen bu salih kulun Hz. 

 
1 Bu çalışma 1919B012303711 numaralı 2023/1 dönemi TÜBİTAK 2209-A Üniversite 
Öğrencileri Araştırma Projeleri Destekleme Programı kapsamında desteklenmiştir. 
* Dr. Öğr. Üyesi, Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Tarih Bölümü, 
ORCİD: 0000-0001-6649-2026 fatmaakin@hitit.edu.tr 
** Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Tarih Bölümü Öğrencisi, ORCİD: 
0009-0000-3662-6097 rabiaozan555@gmail.com 
2 Hızır adı Kur’an-ı Kerim’de geçmez. Kehf suresinde “kullardan bir kul” olarak geçmektedir. 
Bazı kıssalar, hadisler ve günümüze kadar gelmiş bu anlatıların suredeki bu kul ile 
özleşmesinden “Hızır” olduğu kanaatine varılmıştır. Hz. Musa’nın Hızır’la buluşmaya gitmesi 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

178 
  

Hızır olduğu günümüze kadar gelmiş rivayetler, mitolojik unsurlar ve 
hadislere göre kabul edilmiştir. Kehf suresine göre, Hz. Musa “iki denizin 
buluştuğu”3 yere gitmek için bir gençle4 yolculuğa çıkmıştır. Bu yolculuk 
sonunda Hz. Hızır ile karşılaşarak onun ilminden faydalanmayı talep etmiştir.5 
Bundan sonraki yolculuğunu Hz. Hızır ile sürdürmek istediğinden, birlikte 
yola devam etmişlerdir. Hz. Musa, yolculuk süresince soru sormayacağına 
dair Hz. Hızır’a söz vermiştir. Fakat Hz. Hızır, bazı tuhaf davranışlarda 
bulunmuştur (Çelebi, 1998, ss. 406-409). Bu “salih kul” ilk önce bindikleri 
gemiyi delmiş, ikincisinde bir oğlan çocuğunu öldürmüştür. Üçüncüsünde ise 
bir memlekette kendilerini misafir etmedikleri ve istemedikleri halde yıkılmak 
üzere olan bir duvarı zorla inşa etmiştir (Ocak, 2019, s. 53). 

Hz. Musa, Hz. Hızır’ın yaptığı davranışları tuhaf bulmuş ve üç defadır 
neden böyle yaptın diye sormuştur. Hz. Hızır şöyle cevaplamıştır; gemiyi 
delmemdeki sebep, gemi denizde çalışan birkaç yoksulundu ve bende onu 
kusurlu kıldım. Zira ileride sağlam gemileri zorla alan ve kötü amaçlar için 
kullanacak olan bir hükümdar vardı. Oğlana gelince annesi ve babası iman 
sahibi kimselerdi. Çocuğun onları azgınlık ve inkâra sürüklemesinden 
korktuklarını belirtir. Duvar ise iki yetim oğlana aitti ve altında hazine vardı. 
Çocuklar ergenlik çağlarına gelince hazinelerini çıkarsınlar. Bu onlara 
Allah’ın merhametidir demiştir. Ardından da Hz. Hızır “sen benimle bu 
yolculuğa sabredemezsin demedim mi?” der ve burada yollarını ayırırlar. Bu 
davranışın nedeninin de Allah’ın emri olduğunu söyler (Ocak, 2019, s.53,54; 
Çelebi, 1998, s. 406). 

İslam’da yaygın olan bilgilere göre Allah Hz. Hızır’a “İlm-i ledün”6 
vermiş, onu mürşit sahibi salih bir kul olarak tanımlamıştır. Kimsenin 

 
olarak; Hz. Musa’nın İsrailoğullarına hitapta bulunduğu sırada en âlim kişi kim sorusuna, benim 
diye cevap vermiştir. Bunun üzerine Allah Teâlâ kendisine, kullarından birine yani Hızır’a özel 
bir ilim verdiğini bildirir ve Hz. Musa’ya o kulunu bulmasını emreder. Buluşma yerinin de “iki 
denizin birleştiği yer” olduğunu belirtir. Bu sebeple Hz. Musa, Hızır’ı aramaya gitmiştir (Ocak, 
2019, s. 54-66). 
3 “İki denizin birleştiği yer” yani Mecmau’l – Bahreyn’in neresi olduğu belli değildir. Kur’an-ı 
Kerim’de ve hadislerde böyle bir bilgi yoktur. Neresi olduğu hakkında birçok tartışma vardır. 
Bu tartışmalardan biri de Mecmau’l-Bahreyn Hz. Musa’nın zahiri ilim denizi ve Hz. Hızır’ın 
batini ilim denizi birleşmesi olarak belirtilmiştir. Ayrıntı için bakınız (Kırca, 2003, s. 256; Ocak, 
2019, s. 59). 
4 Kur’an-ı Kerimde feta (genç) olarak bahsedilen bu kişinin, hadislerde Yuşa bin Nün olarak 
bahsedilmektedir (Ocak, 2019, s. 55). 
5 Hz. Musa ve genç bu yolculukta azık olarak yanlarına balık almışlardı. Kur’an’a göre bu balık 
“iki denizin birleştiği yerde” bir kayada mola verdikleri sırada, mucizevi bir şekilde canlanıp 
denize atlamıştır.  Ancak genç bu olayı Hz. Musa’ya söylemeyi unutmuştur.  Daha sonra da 
yolda balığı yemek istediklerinde durumu hatırlar ve anlatır.  Bunun üzerine Hz. Musa ve genç, 
geldikleri yoldan geri dönerler. Bahsedilen yerde, Allah tarafından kendisine özel bir ilim 
verilmiş olan “kul” ile karşılaşırlar. Hz. Musa, onunla birlikte olmak ve ilminden faydalanmak 
istediğini belirtir (Ocak 2019, s. 54). 
6 Gizli hakikatlere konu alan ve bu yolla insanı manevi kurtuluşa ulaştırdığına inanılan ilimdir 
(Uludağ, 1992).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

179 
  

bilmediği ilimleri bilen ve ilmi sayesinde kimsenin algılayamadığı şeyleri 
algılayan bilgili bir kişidir. Hz. Musa’ya ilmi ile yol göstermiş mürşitlik 
etmiştir. Hz. Hızır’ın ilm-i ledün sahibi olması onu tasavvuf çevresinde 
yüceltmiş ve folklorik unsurlar ile de zenginleşerek bir kült haline gelmesine 
neden olmuştur. Mutasavvıflar tarafından da bir veli olduğu kanaatine 
varılarak, Hz. Hızır’ı yol göstericileri olarak kabul etmişlerdir. Böylece İslami 
tarikatlar Hızır geleneğinin hem oluşması hem de yayılmasında ve mitolojik 
bir unsur olmasında etkili olmuşlardır. Zamanla geniş çevrelere yayılarak 
kabul görmüştür. Hızır geleneğinin ayrıca Hızır’ın “Âb-ı Hayat” suyundan 
içerek ölümsüzlüğe kavuştuğu ve darda kalanların yardımına yetiştiğine 
inanılmıştır (Uludağ, 1998, ss. 409-411). 

İlyas, Kur’an-ı Kerim’de adı geçen Peygamberlerden biri olup, 
“En’âm” ve “Sâffat” surelerinde iki defa geçer. Sâffat suresinde ise bir defa 
“İlyâsin” olarak geçmektedir. Dil bilimcilerine göre İbraniceden Arapçaya 
geçmiştir. Eliyahu “Yahve tanrımdır” anlamına gelen İbranice olan kelime 
Arapçaya geçince İlyas olmuştur. Latinceye Eliâs, Süryanice ise Eliyâ 
şeklinde geçmiştir. Kur’an-ı Kerim’de sadece adı geçmekte, hakkında 
herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Tarih ve tefsir kitaplarında İlyas 
hakkında bilgiler verilmektedir. Bazı İslam kaynaklarında ise Eleâzar olarak 
geçmekte ve Harun’un oğlu olduğu şeklinde bilgi vardır. Ba’l putperestliğiyle7 
mücadele etmiş olması ve Kitâb-ı Mukaddes’teki8 İlya’nın da Ba’l 
putperestliğiyle mücadele etmesi nedeniyle Kur’an’daki İlyas ile Kitâb-ı 
Mukaddes’teki İlya’nın aynı kişi olduğu kanaatine varılmıştır (Harman, 2000, 
s. 160,161). 

İslam kaynaklarına göre, İsrailoğullarının Allah’a inanmayıp 
putperest inançlara yönelmeleri üzerine Allah onlara İlyas peygamberi 
göndermiştir. İlyas, İsrailoğullarına putperestlikten vazgeçmelerini 
söylemiştir. Ama putperestlikte devam etmişlerdir. Kavmin putperestlikte 
ısrar etmesi üzerine yedi yıl sonra İlyas, İsrailoğullarının yaptıklarından 
bıkmış ve Allah’tan canını almasını dilemiştir. Allah bu dileğini kabul 
etmemiş ve ona üç yıllığına yağmura hükmetme yetkisi vermiştir. İstediği 
zaman yağmur yağmasını engelleyerek kıtlık ve kuraklığa sebebiyet vermiştir. 
Üç yıl sonra meleklerin araya girerek ricacı olmasıyla İlyas dua edince yağmur 
yağmıştır.  Böylece kuraklık sona ermiş, tekrar bolluk ve bereket gelmiştir. 

 
7 Ba’l kelimesi Arapça ’da üstün olma yüksekte olma sahip olma anlamlarına gelmektedir. Bu 
yüzden kendini kadından üstün gören erkeğe ve yüksek tepe, vadilere de Ba’l denilmiştir. Hz. 
İlyas’ın kavminin taptığı, tanrı olarak gördükleri Put ’un adıdır. İnsan şeklinde yontularak 
yüksek bir yere konup ona tapılır ve türlü sapkınlıklarla ayinler yaparlardı (Taşpınar, 1991, ss. 
553-554).  
8 Kitâb-ı mukaddes, Hristiyanların kutsal kitabıdır ve iki bölümden oluşmaktadır. Yahudilere 
ait olan Ahd- i Atîk (Eski Ahit) ve sadece Hristiyanlara ait Ahd-ı Cedîd (Yeni Ahit)’dir. 
Yahudiler İbranice metni, Hristiyanlar ise Yunanca çeviri Septuaginta’yı esas alır. Katolikler 
bazı ek kitapları kutsal sayarken, Yahudiler ve Protestanlar bunları reddeder. Latince çevirisi 
olan Vulgate, Katolik kilisesince resmikabul edilmiştir (Harman, 2002, ss. 75- 76). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

180 
  

Ancak İsrailoğulları’nın davranışlarına devam etmesi üzerine Allah’tan 
kendisini kurtarmasını ve yanına almasını istemiştir. Allah’ta kendisine 
ateşten bir araba göndermiş ve böylece arabayla gökyüzüne doğru 
yükselmiştir (Harman, 2000, s. 162). 

Kur’an-ı Kerim’de Hızır’ın da İlyas’ın da ebedi bir hayat sahibi 
oldukları hakkında bir bilgi yoktur. Bazı rivayetlerde aynı kişi oldukları öne 
sürülmüştür; ama İslam kaynakları ayrı kişiler oldukları yönündedir. Hızır, 
Kur’an-ı Kerim’de geçmez iken, İlyas ismi geçmektedir. İkisi arasındaki 
benzerliklerin olması nedeniyle aynı olduklarına kanaat getirilmiş, gün 
geçtikçe de artık bütünleşmiş ve günümüzde de tek figür olarak tasvir 
edilmeye başlanmıştır.9 Hızır ve İlyas’ın hayatta olduklarını Hızır’ın denizde, 
İlyas’ın da karada zorda kalanların yardımına yetişmekle mükellef oldukları 
ve buluşmaları ile de Hıdrellez kavramını oluşturması günümüze kadar gelmiş 
rivayetler arasındadır (Harman, 2000, s. 160-162). 

Hıdrellez 

Hıdrellez, Hz. Hızır ile İlyas Peygamberin yılda bir defa bir araya 
geldikleri gün olarak kabul edilir. Hızır ve İlyas’ın ölümsüzlüğe ulaşarak 
ebedi hayat yaşadıkları, Hızır’ın denizde İlyas’ın karada insanların yardımına 
yetiştiklerine inanılmıştır. Jülyen takvimine göre 23 Nisan, Miladi takvime 
göre ise 6 Mayıs’a denk gelerek kutlanmakta; baharın müjdecisi, yazın 
başlangıcı olarak kabul edilmektedir (Ocak, 1998, s. 313). 

Anadolu’da da kutlanan bu bayramın kökeni İslam öncesi toplumlara 
Orta Asya’ya ve hatta Mezopotamya’ya kadar dayanmaktadır. Balkanlarda da 
yoğun olarak kutlanan bu bayram Irak, Kırım ve Suriye’de de kutlanmaktadır. 
Zamanla Hızır ve İlyas ile bütünleşen bu kutlamalar kışın sona ermesi, yazın 
başlangıcı olarak kutlanmıştır. Bu bölgelerde 6 Mayıs’ta kutlanmasının nedeni 
iklimle alakalı olduğu ve yaza geçiş mevsimi olmasıdır. Astronomik 
gözlemlere göre, 5 Mayıs’ı 6 Mayıs’a bağlayan gece, Güneş Ülker burcuna 
girer. Bu tarihten sonra 8 Kasım’a kadar bu burç güneş battıktan sonra 

 
9 Ahmet Yaşar Ocak’a göre, Hızır- İlyas figürleri halk inançlarında birbirine benzer biçimlerde 
tasvir edilmekte olup, zamanla neredeyse tek bir figür haline gelmişlerdir. Ancak, Kur’an’ı 
Kerim’de ve hadis kaynaklarında Hızır-İlyas ilişkisine dair doğrudan bir bilgiye 
rastlanmamaktadır. Söz konusu ilişkileri halk anlatıları üzerinden şekillenmiştir. Dolayısıyla iki 
ana unsur dışında gelişmiş ve büyük ölçüde İsrailiyyat kaynaklı olduğunu ileri sürülmüştür. 
İsrailiyyat kaynaklarında Hızır’ın Farslı, İlyas’ın ise İsrailoğullarından olduğu ifade edilir. 
Rivayete göre bu iki figür, yılda bir kez bir araya gelirler ve her yıl Ramazan ayında Beytü’l 
Makdis’te buluşarak oruç tutup, hacca giderler ve zemzem suyundan içerlerdi. Ayrıca her gece 
Zülkarneyn’in Yecüc ve Mecuc kavimleri arasında inşa edilen duvarın dibinde buluştukları, 
belli mevsimlerde bir araya gelerek birbirlerini tıraş ettikleri ve dua ederek ayrıldıkları belirtilir. 
Bu duayı bulup okuyan kişilerin yangın, sel ve hırsızlık gibi felaketlerden korunacağına 
inanılmıştır. Hızır denizlerde, İlyas ise karada zorda kalan kişilere yardım eden figürler olarak 
yer edinmişlerdir.  Zaman zaman da buluşup birlikte faaliyetlerde bulunduklarına dair hadisleri 
halk inançlarında benimsenmiş ve günümüze kadar ulaşan birçok inancın temelini oluşmuştur 
(Ocak, 2019, ss. 84,85). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

181 
  

görülmez. Ancak diğer günlerde batıştan kısa bir süre sonra görmek mümkün 
olurdu. Yani mevsim ikiye bölünmüş ve 8 Kasım kışın başlangıcı olurken, 6 
Mayıs’taki Hıdrellez ile yazın başlangıcı olmuştur. Doğu Hristiyanlığının 
önemli figürü olan Aziz George kültünün10 de bu tarihte kutlanmasının nedeni, 
Hızır- İlyas kültü ile benzerliklerinin olmasıdır. Ortadoğu ve Balkanlarda 
Hristiyan ve Müslümanların kültür etkileşiminin zamanla iç içe geçmesiyle 6 
Mayıs’ta kutlanmaya başlanmıştır (Ocak, 1998, s. 313, 314). 

İlkçağ toplumlarında ve Orta Asya’da Türkler arasında da baharın ve 
yazın gelişi çeşitli ayinler ve törenlerle kutlanmıştır. MÖ. 3 bin yılı sonlarına 
doğru Mezopotamya’da Ur şehrinde yeşillik ve bereketin simgesi Tammuz 
(Dumuzi) kültünün ayinler ve törenlerle kutlandığı tabletlerde ortaya 
çıkmıştır. Boğazkale’de Hititler, yeşilliğin tanrısı Telipinus için yazın 
başlangıcında görkemli kutlamalar yapmıştır. Orta Asya’da Türk boylarında 
da benzer ayinler yapıldığı bilinmektedir. Tüm bunlar sonucunda bahar ve yaz 
bayramlarının gelenekleri çok eskilere gitmekle günümüzde de Hıdrellez 
şeklini alarak, bir İslam kültürü ortaya çıkarmıştır (Ocak, 1998, s. 314). 

Eski çağ toplumlarında baharın gelmesiyle özellikle Orta Asya’da 
Türk kavimleri arasında bu kutlamalar, Göktanrı adına düzenledikleri ayinler 
olarak geçmiş, günümüzde İslamiyet ile Hıdrellez olarak devam etmektedir. 
Baharın gelişi için yapılan Hıdrellez törenlerinde Anadolu’nun her köşesinde 
büyük şenlikler şehir, kasaba ve köy yakınlarında bulunan ağaçlıklar, park 
alanları, dere ve göl kenarları, suyun bulunduğu alanlarla yeşillik olan her 
yerde kutlamalar gerçekleşir. Bazen de bir zatın türbe yakınlarında 
gerçekleşmektedir. Hıdrellez günü yapılan duaların ve isteklerin kabul 
olacağına inanılır. Bu nedenle Hıdrellez günü oruç tutmak, sadaka vermek ve 
kurban kesmek gibi inanışlarda yerine getirilir. Aynı zamanda sağlık ve şifa 
getirdiğine, kısmetlerinin açılacağına ve şans getirdiğine inanılırdı. Zorda 
kalan insanların yardımına yetişenin de Hz. Hızır olduğuna inanılmış ve 
bunun neticesinde “Hızır gibi yetişti, kul sıkışmayınca Hızır yetişmez!” gibi 
deyimler ortaya çıkmıştır (Döğüş, 2015, s. 88,89).  

 
10 Anadolu’daki halk inançlarında Hızır figürü ile Hristiyanlıkta önemli bir yeri olan Aziz 
George (Aya Yorgi) inançlarının kaynaştığı düşünülmektedir. Aziz George, özellikle 
Kapadokya bölgesinde yaşamış, Hristiyan geleneğinde büyük bir öneme sahip bir azizdir. Bazı 
kaynaklarda kendisine Peygamberlik atfedilmiştir. Hristiyan inancından vazgeçmediği için 
öldürüldüğü ve bu sebeple de “aziz” olarak kabul edilmiştir. Aziz George’un ölüm günü, Jülyen 
takvimine göre 23 Nisan olarak belirlenmiş olup, bu tarih günümüzde kullandığımız Gregoryen 
takviminde 6 Mayıs’a tekabül etmekte ve bugün pek çok bölgede halen kutlanmaktadır. Aziz 
George ile Hızır arasında benzer yönlerinin olmasından sebeple bu iki figürün zamanla halk 
inançlarında özdeşleştirilmesine neden olmuştur. Zamanla bu iki figür iç içe geçmiş ve farklı 
dinlerin arka planlara sahip olmalarına rağmen ortak bir halk inancının parçası haline 
gelmişlerdir. Bu kültür 6 Mayıs’ta kutlanan Hıdrellez gibi mevsimsel geçiş bayramlarında 
pekişmiş ve halk tarafından da kabul görerek, hafızalarında yer edinmiştir. Ayrıntı için bakınız 
(Ocak, 2019, ss. 143-147; Gülten, 2017, s. 89). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

182 
  

Hıdrellez geldiğinde adet olduğu üzere hemen her toplumda bir gün 
önceden temizlik yapılıp, yiyecek ve içecek hazırlığı yapılırdı. Hıdırellez günü 
merasimler dört amaç için gerçekleşirdi: şifa ve sağlık isteyenler, uğur, 
bereket ve bolluk getirmesini dileyenler, mal mülk ve servet sahibi olmak 
isteyenler, kısmet ve talihinin de açılacağına inanılırdı. Kır çiçeklerinin 
kaynatılıp suyunu içmenin şifa getirdiğine ve o gece suya nur yağacağı ve bu 
su ile yıkanılırsa hastalıklara karşı direnç kazanılacağına inanılmıştır. Diğer 
bir inanca göre de o gece Hızır’ın yeryüzüne geldiği ve dokunduğu her şeye 
bereket getireceğine inanıldığından, yiyeceklerin üzerini açık bırakmışlardır 
(Ocak, 1998, s. 314, 315).  Ayrıca insanlar kabul olmasını istedikleri dilekleri 
bir gece öncesinde gül ağacı dallarına asarlar veya gömerlerdi (Keskin- Sağ, 
2022, s. 231).  

Osmanlılar zamanında da yaygın bir şekilde gerçekleşen bu 
kutlamalar adet, gelenek ve inançlarına göre kuzu kesme, ateşin üzerinden 
atlama, şifa getirdiğine ve nazarda koruduğuna inanılarak ateşin külünü 
alınlarına sürerlerdi. Hıdırellez’in bereket ve bolluk getireceğine ve kısmetleri 
de açacağına inanılmıştır. Sünni, Alevi ve Bektaşi toplumlarda da bu 
kutlamalar yaygın bir şekilde yapılırdı (Döğüş, 2015, s. 89). 

Hıdrellez her ne kadar Hızır-İlyas ile bütünleşmiş olsa da atalar 
kültünden günümüze gelmiştir. Bu kutlamaların farklı mekânları vardır. Bu 
mekânlar seçilirken bazı kült inançlar devreye girmiştir. Atalar kültünde, 
atalar öldükten sonra atanın ruhunun insanları koruduğuna inanılmaktadır. Bu 
nedenle de atalara saygı duyulmakta kabirlerinde kurban kesilmektedir. Su 
kültünde, suyun bir ruhu olduğu inanılmakta, çeşitli kutlama ve eğlenceler su 
kenarlarında yapılmaktadır. Suyu içmek, elini yüzünü yıkamak, üzerinden 
atlamak, hayvanlara su vermek, suyu izlemek su kültü inançları arasındadır. 
Ağaç kültünde ağaçlar kutsal kabul edilmiştir. Ağaç, Tanrı’ya ulaşmak için 
bir araç olarak görülmüştür. Ağaca çaput bağlayarak dilek dilemek bunun en 
önemli göstergelerindendir. Ateş ise kutsal ve yüce kabul edilerek kötü ruhları 
kovduğuna inanılmıştır. Dağlar ise yüksek olduğu için Tanrı’ya yakın olacağı 
düşüncesi hâkimdi (Hatipler Çibik, 2021, s. 60, 61). Tüm bunların etkisiyle 
Hıdrellez kutlamaları yüksek, ağaçlık, yeşil ve sulu yerlerde yapılmıştır. Bu 
yerlere de “Hıdırlık” adı verilmiştir.   

Hıdırlıklar 

Hıdırlıklar Anadolu Selçuklular ve Beylikler döneminde bulunan ve 
Osmanlı döneminde daha da yaygınlaşarak, Hızırlık ve Hızır-İlyaslık gibi 
isimler verilse de günümüzde Hıdırlık olarak bilinmektedir (Hatipler Çibik, 
2021, s. 71). Hıdrellez kutlamaları olarak tercih edilen şehir, köy ve kasaba 
yakınlarında bulunan yeşil alanlara, dere, göl gibi suyun bulunduğu yerlere 
Hıdırlık ve Hıdırlık Tepeleri denilmiştir. Mekânların yeşillik ve suyun olduğu 
yerlerde yapılmasının sebebi, bu kutlama alanların genelinde türbe ve yatır 
bulunması, Hz. Hızır ve İlyas’ın bu alanlarda buluşacaklarına inanmalarıdır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

183 
  

Yakın yerlerinde türbelerin bulunması da edilen dileklerin gerçekleşeceğine 
inanılmasıdır. Bunun dışında Hıdırlıklar insanlar için bir sosyalleşme, 
birleşme ve etkileşimde bulunma yeri olmuştur. Hıdırlıklar, hıdrellez 
kutlamaları için büyük önem taşır. Bu yüzden Anadolu’da Hıdrellez 
kutlamaları için her toplumun kendilerine ait Hıdırlıkları bulunmaktadır.  Bu 
kutlamalar halk için o kadar önemlidir ki; Gaziantep’te Hıdrellez kutlaması 
yapılırken dileklerini suya atmaları gerekirdi. Ancak suyun kesilmesi üzerine 
dileklerini suya atabilmek için halkın belediyeden talebi üzerine tanklarla su 
getirilerek dileklerini yerine getirmişlerdir (Gülçayır Teke, 2016, s. 45,46). 

Hıdırlıklar mekân olarak genellikle türbe etrafında konumlanmış olsa 
da tepe konumlarında da bulunmaktadır. Genellikle şehir, kasaba ve köy 
yakınlarında, yeşil alanlarda, suyun bulunduğu yerlerde, yüksek bir tepede ve 
şehre hâkim bir konumda yer alırlar. Hıdırlık mekânları, Hızır ve İlyas’ın 
buluştuğu ve baharın başladığı yerler olması sebebiyle kutsal kabul edilmiştir. 
Genellikle karşımıza türbe olarak çıksa da tekke, zaviye ve mescit etrafında 
konumlanmıştır. Bir kısmı doğal mesire alanı iken, bazı bölgelerde namazgâh 
ve kiliseye de rastlanılmıştır. Örneğin, Edirne Hıdırlık’ı askeri tabyaların 
bulunduğu bir konumdadır (Hatipler Çibik, 2021, s. 71-73). 

Görüldüğü üzere Hıdırlıklar, Hıdrellez kutlamalarının en önemli 
mekânlarıdır. Türkiye’deki Hıdırlıklarla ilgili kapsamlı çalışmalardan birisi 
olan Hatipler Çibik’in tezinde toplam 56 Hıdırlık tespit edilmiştir. Bu 
çalışmaya göre; Afyonkarahisar, Amasya, Ankara, Antalya, Burdur, Bursa, 
Bolu, Çorum, Diyarbakır, Edirne, Elâzığ, Gaziantep, Hatay, Isparta, İznik, 
Karabük, Kastamonu, Kırklareli, Konya, Kütahya, Manisa, Malatya, Muğla, 
Muş, Niğde, Sakarya, Samsun, Sinop, Sivas, Tunceli, Tokat ve Yozgat 
illerinde Hıdırlıklar bulunmaktadır (Hatipler Çibik, 2021, s. 73-77). 

Türkiye’de Bulunan Hıdırlıklar 

Türkiye’de bulunan bu Hıdırlıklar hakkında müstakil çalışmalar 
sayıca az olmakla birlikte bazı illerimizdeki Hıdırlıklarla ilgili çalışmalar 
mevcuttur. Örneğin; Kütahya Hıdırlığı ile ilgili Yıldırım’ın çalışmasına göre: 
Kütahya’da Hıdırlık yüksek bir kaya üzerine konumlanmıştır ve söz konusu 
tepe “Hıdırlık Tepesi” olarak anılmaktadır. Mescidin giriş kapısı üzerinde 
bulunan kitabedeki bilgilere göre II. Gıyaseddin Keyhüsrev döneminde 1237 
yılının Mayıs ayında İmadüddin Hezâr Dinârî tarafından yaptırıldığı 
anlaşılmaktadır (Palaz Yıldırım, 2019, s. 441- 443). 

Kütahya Hıdırlığında bir mescit bulunmaktadır. Bu mescit 1960’lı 
yıllarda bakımsız ve metruk haldeyken, 1980 yılında onarım çalışmaları 
yapılarak bazı bölümlerinin yenilendiği bilinmektedir. Yapının üst kısmına 
saçak yapıldığı, baca eklenerek ocak haline getirildiği ve tek tarafta doğu 
yönde bulunan merdivenin de yenilenerek “L” şeklini aldığı görülür. Ayrıca 
duvarları da mavi-beyaz renkli çiniler ile kaplanmıştır. Mescidin, 2016 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

184 
  

yılından beri ibadete açık olduğu ve ocak kullanımının ise iptal edildiği 
görülmüştür (Palaz Yıldırım, 2019, s. 442).   

Edirne Hıdırlığı ile ilgili Keskin ve Sağ’ın çalışmalarına göre: 
Edirne’de bulunan Hıdırlık, Meriç, Tunca ve Arda nehirlerinin birbirlerine en 
fazla yaklaştığı bölgede, yapay bir yükselti üzerinde konumlanmaktadır. 
Hıdırlığın tarihi iki bin yıl öncesine kadar uzanan bir tümülüs üzerindedir. 
Tabya çevresinde yürütülen arkeolojik çalışmalarda, Roma dönemine ait 
lahitlere ulaşılmıştır. Edirne Hıdırlığı, Roma döneminden itibaren bir defin 
alanı olarak kullanılmış ve Hristiyanlık döneminde de kutsal mekân olma 
özelliğini sürdürmüştür (Keskin- Sağ, 2022, s. 223,224). 

Edirne Hıdırlığındaki ilk kapsamlı yapılaşmanın 15. yüzyılın ilk 
yarısında gerçekleştiği, 16. yüzyılın ortalarında ise bölgede onarım süreciyle 
birlikte ikinci bir yapılaşmanın hayata geçirildiği görülmektedir. Evliya 
Çelebi Hıdırlığın yapılan onarım sonrası adeta bir cennet bahçesi olduğunu 
belirtmiştir. 1571 yılında Mimar Sinan, Selimiye Camisini tamamladıktan 
sonra II. Selim’in emriyle Hıdırlık’ta onarım gerçekleşmiştir. Abdurrahman 
Hibri’ye göre Hıdırlık’ta yer alan bazı türbeler, tanınmış erenlere ait makam 
türbeleridir. Hıdırlığa 17. yüzyılda başıboş insanların toplanmasıyla şikâyetler 
üzerine vezir Kara Mustafa Paşa emir vererek yerle bir ettirmiştir. Bu yıkımın 
Kadızadelerin11 Osmanlılar üzerinde etkili olmasından kaynaklandığı da 
belirtilmiştir. Bu yüzden birçok derviş burayı terk etmiştir. Evliya Çelebi’ye 
göre, IV. Mehmed döneminde buradaki kabirler toprakla kaplanmış, üzerine 
bir kasır ve bir cami inşa edilmiştir. Böylece Edirne Hıdırlığında IV. Mehmed 
döneminde türbe ve kabirlerin dümdüz edilmesiyle ikinci bir yıkım 
gerçekleşmiştir. Hıdırlık Kasır, 19. yüzyıla kadar varlığını sürdürmüştür. 19. 
yüzyılın sonlarında Edirne’yi savunmak için bu alana Hıdırlık Tabyası inşa 
edilmiş ve Hıdırlık’ta bulunan türbelerden sadece Hıdır Dede türbesine 
ulaşılabilmiştir (Keskin- Sağ, 2022, s. 224-232). 

Edirne Hıdırlığı ile ilgili pek çok hikâye de bulunmaktadır: 
Saltukname’de Hızır ile Sarı Saltuk’un burada buluşarak sohbet ettikleri gibi 
birçok rivayet vardır. Hıdırlık adının ortaya çıkmasıyla ilgili olarak da II. 
Murad’ın idam emri verdiği Şah Melik Bey, idam sırasında “Hızır” diye 
bağırarak, Hızır’ı yardıma çağırmış ve onun sayesinde affedilerek idamdan 

 
11 Kadızadeliler hareketi, 17. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nin siyasi, sosyal ve ekonomik açıdan 
karışıklık yaşadığı bir dönemde ortaya çıkan ve geniş yankılar uyandıran dini bir harekâttır. Bu 
hareket ismini önde gelen temsilcilerinden Kadızade Mehmet Efendi’den almıştır. İslam’ı 
Kur’an-ı Kerim ve Hz. Peygamber’in sünneti dışında kalan tüm uygulamalardan arındırmayı 
hedeflemiştir. Hz. Peygamber’in vefatından sonra ortaya çıkan bazı dini uygulamaları ve 
geleneksel yorumları “bid’at” olarak niteleyen Kadızadeliler, bu tür uygulamaların toplumsal 
hayattan çıkarılması gerektiğini savunmuşlardır. Bu doğrultuda özellikle tasavvufi öğretilere ve 
halk inançlarına karşı sert bir tutumda olan Kadızadeliler, Hızır inancı gibi bazı halk inançlarını 
da reddetmişlerdir. Hızır’ın öldüğüne inanmışlar ve bütün tasavvufi görüşlere karşı 
çıkmışlardır. (Çavuşoğlu, 2001, s. 100-102).  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

185 
  

kurtulmuştur. Şah Melik Bey bunun üzerine Hızır için bu tepeye kubbe inşa 
ederek, şükranlarını belirtmiştir. Hızır’ın sabah namazlarını burada kıldığına 
inanılması nedeniyle bu alan “Hıdırlık” ya da “Hıdır Makamı” olarak 
adlandırılmıştır. Edirne Hıdırlığı, tarihsel süreç içerisinde farklı dönemlerde 
çeşitli işlevler üstlenmiş ve pek çok rivayete de konu olmuştur. Günümüzde 
de Edirne halkı, Hızır-İlyas inancına bağlı olarak her yıl 6 Mayıs tarihinde 
Hıdırlık’ta kutlamalar düzenlenmekte ve bu geleneği sürdürmektedir. Ayrıca 
Hıdırlık, UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras Listesi’nde yer almakta 
olup, bölgenin kültürel sürekliliğini temsil eden önemli bir unsurdur (Keskin- 
Sağ, 2022, s. 226, 231).  

Yine Edirne Hıdırlığıyla ilgili Aydemir ve Karakaya’nın 
çalışmalarına göre; Osmanlı döneminde Rus işgalinden sonra İstanbul’u 
korumak amacıyla Hıdırlık Tabya bir savunma merkezine dönüştürülmüştür. 
Tabyada 2009 yılında Balkan Savaşlarının yüzüncü yılı dolayısıyla bir proje 
çalışması başlatılmıştır. 2011 yılında restorasyon için ödenek sağlanarak, 
Kültür ve Turizm Bakanlığı ile Edirne Valiliğinin ortak çalışmasıyla 
restorasyona başlanmıştır. Tabyanın geçmişteki kullanımı dikkate alınarak 
“Edirne Balkan Tarihi Müzesi” olarak işlev görmesi kararlaştırılmıştır. 
Hıdırlık Tabyası, Osmanlının Balkanlarda kurduğu medeniyeti ve tarihsel 
sürecini anlatabilmek için müzeye dönüştürülmüştür. Burada sergilenecek 
olan eserler özenle seçilmiştir (Aydemir- Karakaya, 2022, s. 166-177).  

Antalya Hıdırlığı ile ilgili olarak Alp’in çalışmasına göre: Antalya’da 
Kaleiçi’nin güneybatı köşesinde, kentin dış surlarının denize bağlandığı 
noktada bulunan yapı “Hıdırlık Kulesi” olarak adlandırılmaktadır. Bu şekilde 
adlandırılmasının nedeni olarak suya yakın ve yeşil alanları olması sebebiyle 
Hıdrellez kutlamalarının gerçekleştirilmesidir. Yapının üst kısmındaki özgün 
burç görünümü nedeniyle “Kule” olarak adlandırılmıştır (Alp, 2005, s. 16-20). 

Araştırmalara göre Antalya Hıdırlık Kulesi, milattan sonra. I. yüzyılda 
inşa edilmiştir. Kule’nin asıl işlevi mezardır ancak erken Bizans döneminde 
bazı değişiklikler yapılarak kenti savunabilmek için kule haline getirilmiştir. 
Roma döneminden bugüne kadar gördüğü ufak onarımlar ile sağlam yapısını 
korumuş ve fazla değişime uğramadan özgün kalabilmiştir. Kule, sanatsal 
etkinliklerde kullanılmıştır. Selçuklular döneminde kulenin sur inşaatı, onarım 
ve yenileme çalışmaları yapılmıştır. Osmanlılar zamanında ise 1874 yılında 
barut deposu olarak kullanılmıştır. 1955’lerde Kule, Antalya Belediyesi 
tarafından malzeme deposu olarak kullanılmıştır. Günümüzde ise kule 
kullanıma kapalı olup, sadece belediyenin düzenlediği kültürel ve sanatsal 
etkinliklerde ziyaretlerin yapıldığı bir yerdir. Bu yapı bir mezar anıtı olmasına 
rağmen “Hıdırlık Mezar Anıtı” yerine “Hıdırlık Kulesi” olarak 
adlandırılmıştır. Bu kule ile ilgili birçok bilgi, Evliya Çelebi’nin notlarında da 
bulunmaktadır (Alp, 2005, s. 16-82). 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

186 
  

Ankara Hıdırlığıyla ilgili olarak Gülçayır Teke’nin çalışmasına göre: 
Ankara’nın birçok ilçe ve köylerinde Hıdrellez kutlamaları 
gerçekleşmektedir. Şereflikoçhisar/Şeker, Çamlıdere, Bala/ Keklicek ve 
Büyük Boyalık köyünde, Çubuk/Aşağı Emirler Köyünde, Mamak/Hüseyin 
Gazi’de, Ayaş/Merkezde, Nallıhan/Beydili, Gölbaşı/Oğulbay, 
Polatlı/Şabanözü köyleri ile Nallıhan Ozan Köyünde Erenler dedikleri 
yerlerde şenlikler düzenlenirdi. Ankara Hamamönü’ndeki Hıdrellez şenlikleri 
ise, Ankara Somut Olmayan Kültürel Miras Müzesi, Somut Olmayan Kültürel 
Miras Enstitüsü Derneği ve Altındağ Belediyesi iş birliğiyle 2010 yılından 
itibaren gerçekleşmektedir (Gülçayır Teke, 2016, s. 47,49). 

Ankara’da bu mekânlar haricinde şehrin merkezinde, Ankara 
kalesinin karşısında “Hıdırlık Tepesi” bulunmaktadır. Hıdırlık şehirdeki en 
güzel manzaraya sahip noktalardan biri olması sebebiyle Hıdrellez 
kutlamalarının gerçekleştiği mekânlardan biridir. Burası Osmanlı Döneminde 
“Hızır Tepesi” olarak bilinirken, Cumhuriyetle birlikte “Hıdırlık Tepesi” adını 
almıştır. Hıdırlık Tepe, diğer tepelere göre Ankara’da hâkim bir konumda 
olması nedeniyle Anıtkabir’in buraya yapılması planlanmış, ancak 
vazgeçilmiştir. Hıdırlık Tepesinin Hıdrellez kutlamalarında oldukça önemli 
olmasının nedeni ise rivayete göre: Hızır’ın buraya çok sık bir şekilde 
uğramasıdır. Halk da bu yüzden bu tepeye sık sık gelerek çeşitli dileklerde 
bulunmuştur. Sırf dilek dilemek için Ankara’ya gelenlerin olduğu 
söylenmektedir (Gülçayır Teke, 2016, s. 47- 49).  

Çorum Hıdırlığı ve Buradaki Türbeler 

Çalışmanın temel konusu olan Çorum Hıdırlık’ı, Osmanlı klasik 
döneminde ön plana çıkmaya başlamış olup bölgenin Türk hâkimiyetine 
geçmesiyle kullanımı yaygınlaşmış görünmektedir (Bozkuş, 2013, s. 136). 
1576 tahririnde Hıdırlık ismini taşıyan ve 12 neferden meydana gelen bir 
mahallenin mevcut olduğu bilinmektedir (Yazar, 2016, s.1096). Hıdırlık, 
Çorum’un merkezi olarak kabul edilen Saat Kulesi’ne yaklaşık on beş 
dakikalık yürüme mesafesindedir. Çorum Hıdırlığında, Hıdırlık Şeyhi Abbas 
Külâhi, Yusuf Bahri Efendi, Beyler Çelebi ile Çerkez Şeyhi Ömer Lütfi 
Efendi’nin türbeleri bulunmaktadır. Bunların dışında Hz. Peygamber 
döneminde yaşayıp Müslümanlığa geçen ilk sahabelerden Suheyb-i Rumi, 
Ubeyd Gazi ve Kerebi Gazi’nin türbeleri de bulunmaktadır. Selçuklu 
hükümdarlarının bu üç zatın var olan kabirlerinin üzerine türbe inşa ettirdikleri 
belirtilmektedir (İzzet Efendi, 2007, s. 13; Sezikli, 2013, s. 34). 

Çorum Hıdırlığındaki türbelerin en önemlilerinden birisi Suheyb-i 
Rumi’ye aittir. “Bir kimse Allah’a ve ahiret gününe inanıyorsa, bir ananın 
evladını sevdiği gibi Suheyb’i sevsin” (Sabuncu, 2006, s. 169) hadisi şerifiyle 
övülen, Suheyb-i Rumi, Suheyb bin Sinan olarak da bilinmektedir. Hz. 
Peygamber tarafından kendisine “Ebû Yahya” unvanı verilmiştir. Musul 
şehrinin yakınında bulunan Fırat Nehri kıyısındaki bir köyde doğmuştur. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

187 
  

Bizans’ın yaptıkları saldırılar sonucu esir düşmüştür. Bizans topraklarında 
büyümesinden dolayı kendisine Suheyb-i Rumi denilmiştir (Efendioğlu, 2009, 
s. 476). 

Suheyb-i Rumi, Kelb tüccarlar tarafından satın alınarak Mekke’ye 
götürülmüştür. Burada da Abdullah b. Cüd’an et-Teyml onu satın alarak azat 
etmiştir. Böylece Hz. Peygamber ile tanışmıştır. Nitekim İslam’ı ilk kabul 
edenlerden olup, Müslüman olduğunu açıktan söyleyen ilk yedi kişiden 
biridir. Hz. Âmmar b. Yasir ile Darû’l Erkâm’a giderek Peygamberimiz 
huzurunda İslamiyet’i kabul etmiştir. Kölelikten gelmesi, kimsesiz olması onu 
müşriklerin hedefi haline getirmiştir. Bu sebeple müşriklerin şiddetli 
işkencelerine maruz kalmış ve eziyetlere uğramıştır. Allah’ın ayetiyle 
bağışlayacağını müjdelediği kullarından biridir. Müşrikler tarafından 
Müslümanlara baskılar artınca hicret kararı alınmıştır. Hicret zamanı 
müşrikler yolunu keserek geri dönmeye zorlanmıştır. Ancak o 
peygamberimize kavuşma aşkı ve kararlı duruşuyla bütün malını ve servetini 
onlara vererek yoluna devam etmiştir. İslam için tüm malından vazgeçmesi 
Hz. Peygamber tarafından takdirle karşılanmış ve “Suheyb kârlı bir alışveriş 
yaptın” veya “Ya Suheyb, bu alışverişte çok kâr ettin” demiştir (Efendioğlu, 
2009 ss. 476- 477; Sabuncuoğlu, 2010, s. 39,40; Erkoç, 2015, ss. 13- 21). 
Bunun üzerine “İnsanlardan öylesi vardır ki; kendisini Allah’ın rızasına 
satar. Ve Allah kullarına çok merhametlidir” ayeti nazil olmuştur (Sabuncu, 
2006, s.165).  

Suheyb-i Rumi, Hz. Peygamber ile Bedir, Uhud, Hendek ve diğer 
bütün seferlerinde yanında bulunmuştur. Ok atmada oldukça maharetliydi. 
Hz. Peygamber ölünce de itibar görmüş bir kimsedir. Hz. Ömer onun sözüne 
itibar eder, değer verirdi. Hz. Ömer’in devlet işleriyle meşgul olmuş, vefat 
edince de cenaze namazını kıldırmıştır. Üç gün süren halife seçimlerinde Hz. 
Osman’ın halife seçilmesine kadar mescitte imamlık yapmıştır.  Medine’de 
vefat ettiği söylense de başka bir rivayete göre, İstanbul seferine katıldığı ve 
bu sırada Çorum’da vefat ettiği buraya defnedildiği şeklindedir (Efendioğlu, 
2009, s. 476-477; İzzet Efendi, 2007, s.13-15).   

Çorum Hıdırlığındaki bir diğer türbe ise Ebu Ubeyde bin Cerrah’a 
aittir. Hz. Peygamber Ebu Ubeyde’yi “Her ümmetin bir emini vardır. Bu 
ümmetimin emini de Ebu Ubeyde bin Cerrah’tır.” diyerek anmaktadır. Hz. 
Ebu Bekir aracılığıyla İslam’ın davetinin başladığı ve Darû’l Erkam’a 
girmediği zamanlarda Müslümanlığı kabul ederek İslam ışığıyla nurlanmıştır. 
İslam’ın yayılması için çaba gösterenler arasındadır. Bu yüzden Kureyşliler 
tarafından baskılara ve ağır işkencelere maruz kalmıştır. Peygamberimizin 
olduğu bütün savaşlarda bulunmuş ve Peygamberimizin katılmadığı 
zamanlarda da sancak verilerek, komutan olarak görevler almıştır. Bedir 
Savaşında düşman tarafında olan babasını öldürmek zorunda kalmıştır (Önkal, 
1994, ss. 249-250). Bundan dolayı bir ayet nazil olmuştur.  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

188 
  

“Allah’a ve ahiret gününe inanan bir toplumun babaları, oğulları, 
kardeşleri yahut akrabaları da olsa, Allah ve Resulüne düşman olanlarla 
dostluk ettiklerini göremezsin. İşte onların kalplerine Allah iman yazmış ve 
katından bir ruh ile onları desteklemiştir. Onları içinde ırmaklar akacak 
cennete sokacak, onlar orada ebedi kalacaklardır. Allah onlardan razı olmuş, 
onlar da Allah’tan hoşnut olmuşlardır. İşte onlar Allah’ın tarafında olanlardır. 
İyi bilin ki kurtuluşa erecekler de sadece Allah’ın tarafında olanlardır 
(Mücelle 22; Aydınlı, 2015, s. 46).  

Ebu Ubeyde, Medine’ye gelen Yemenlilere, Necran’da bulunan halka 
İslamiyet’i öğretti. Habat Gazvesi için yola çıktıktan sonra erzakları bitince, 
üç yüz kişilik bir orduyu verdiği doğru karar ile idare etti. Açlıkla 
sonuçlanabilecek sorunu çözdü. Böylece zorlu şartlarda verdiği bu kararlar ile 
nasıl bir komutan olduğunu ispatladı. Ebu Ubeyde, kalbindeki iman aşkı ile 
zorlu imtihanlara göğüs germiş ve peygamberimize dost olup hep yanında yer 
almıştır.  Resulullah’ın vefatından sonra da bazı sahabeler ona halife olarak 
biat etmek istemişlerdir. Ancak Ebu Ubeyde bu göreve Ebu Bekir’in layık 
olduğunu belirtmiş ve sahabelerin teklifini kabul etmemiştir.   Ebu Bekir 
halifeliği döneminde mali işlerde yardımcı olmuştur. Hz. Ömer döneminde 
birçok fetih gerçekleştirmiştir.  639 yılında vebadan dolayı vefat etmiş, kabri 
Ürdün’de Şeria Nehri batısında “Amtan” köyündedir (Önkal, 1994, s. 250).  

Kerebi Gazi; Asıl adı Amr bin Ma’dıkerib’dir. Şair ve hatip olup, 
cahiliye döneminin ünlü Arap kahramanlarındandır. Künyesi “Ebu Sevr’dir.” 
Samsame isminde keskinliğiyle meşhur bir kılıcı bulunmaktadır. Babası ve 
kardeşinin ölümü üzerine kavmine liderlik yapmıştır (Kurucu, 2014, s. 65-67). 
Hz. Peygamberden haberdar olunca tanışmak ve İslam ile şereflenmek 
istemiştir. Ancak daha sonra yanlış yollara girmiş, hatasını anlayıp tövbe 
ederek tekrar İslam’ın nuruyla aydınlanmıştır. Hem Peygamberimiz 
döneminde hem de ondan sonra pek çok sefere katılarak kahramanlıklar 
göstermiştir. Özellikle Hz. Ömer döneminde Kasidiye Savaş’ında gösterdiği 
kahramanlıktan sonra “Arap Cengâveri” unvanı verilmiştir. Nihavent 
Savaşının kazanılmasında da önemli bir rol üstlenmiştir. Kerebi Gazi aynı 
zamanda şiir yazan, şiirlerinde de kendisinin nasıl cesaretli bir kişi olduğunu 
anlatan, savaşlarından ve kabilesinden övgülerle bahseden bir kişidir. 
Nihavend Savaşında yaralanarak bir türlü iyileşmediği için 120 yaşında 
Rey’de vefat etmiştir (Sezikli, 1991, s. 88). 

Hıdırlık Şeyhi Abbas Külâhi, H.1289 yılında doğmuştur. Babası 
Darende’nin Hıdırlık sakinlerindendir. Annesi ise Sivas Yıldızeli’ndendir. 
Abbas Külâhi, ilk tahsilini Sivas Gök Medresede yapmıştır. Çorum’da 
imamlık ve hatiplik yapan amcası Hasan Ömer Efendi’nin yanında yetişmiştir. 
Çorum’da bulunan önemli hocalardan dersler almıştır. Amcası 1305/1888 
yılında vefat edince yerine imamlık, hatiplik ve zaviyedarlık yapmıştır. 
1313/1895 yılında Osmanlıların Yunanlılarla harp ettiği zaman gönüllü olarak 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

189 
  

savaşa katılmıştır. Harptan sonra kendisine 1316/1900 yılında Mecidi Nişanı, 
1317/1901 yılında ise Osmani Nişanı ve Nakibü’l Eşraflık verilmiştir. Son 
Hıdırlık Şeyhi olan Abbas Külahi 1963 yılında Çorum’da vefat etmiştir. 
Mezarı Hıdırlık’ta Kerebi Gazi türbesinin girişinde bulunmaktadır (Sezikli, 
2013, ss. 64-72; Sabuncuoğlu, 2010, s. 46-51; Erkoç, 215, s. 226- 235). 

Yusuf Bahri Efendi, Samsun’un Vezirköprü ilçesinde doğmuştur. 
Birçok şehirde dönemin önemli ilim sahibi hocalarından icazetler almıştır. 
Böylece medresede görev yapmış ve eserler yazmıştır. Eserleri Hasan Paşa 
Yazma Eserler Kütüphanesinde bulunmaktadır. Şeyh Murtaza ile tanışmak 
için Mısır yolculuğuna çıkmıştır. Uzun ve zorlu yolculuk sonunda Şeyh 
Murtaza ile tanışmış ve ondan ders almıştır. Şeyh Murtaza tarafından çeşitli 
imtihanlara tabi tutulmuştur. Bu imtihanları başarı ile geçmiş ve icazetini 
almıştır. Nitekim Şeyh Murtaza’nın halifesi olarak mezun olmuştur. Daha 
sonra da hocasına verdiği sözü yerine getirerek hacca gitmiştir. 
Peygamberimizin kabrini ziyaretinden sonra İstanbul’a dönmüştür. Osmanlı 
padişahı tarafından sarayda ağırlanmıştır. Burada Şeyh Murtaza’dan beraber 
ders aldıkları Süleyman Fevzi Paşa ile yollarının kesişmesiyle Çorum serüveni 
başlamıştır. Süleyman Fevzi Paşa onu Çorum’da bulunan medresesine 
müderris olarak göndermiştir. Burada ders okutmaya başlamıştır. Yusuf 
Efendi, hadisçi ve fıkıhçı olup ilminden birçok zat faydalanmıştır. Aldığı 
icazetnameler kadar öğrencilerine icazetnameler vermiştir.  Ulu Cami’de de 
vaazlar verip, cemaatin sorularını cevaplandırmıştır.  Çorum halkı tarafından 
çok sevilen Yusuf Efendi 43 yıl müderrislik yapmış, 1851 yılında vefat 
etmiştir. Mezarı ise Kerebi Gazi türbesinin sol tarafının bitişiğinde 
bulunmaktadır (İzzet Efendi, 2007, s. 18,19; Sezikli, 2013, s. 73-87). 

Beyler Çelebi hakkındaki bilgiler sınırlı olmakla birlikte Çorum’da 
Muzafferüddin Paşa Camii’ni yaptırdığı Çorum müzesinde bulunan minber 
üzerindeki yazılardan ulaşılmıştır. Bu cami ve medresenin Muzaffer Paşa 
tarafından bina edilerek 1699’dan 1900’lü yıllara kadar medrese eğitimi 
verildiği bilinmektedir. Osmancık’ta bulunan camiinde minber kapısı 
üzerinde Muzaferüddin Beyler Çelebi yazmaktadır. Böylece minberin bu zat 
tarafından yaptırıldığı anlaşılmaktadır.  Minber Selçuklu motifleriyle 
süslenmiş, yazılar ise oyma şeklindedir. Osmancık’ta bulunan Osman b. Gazi 
Mehmet Bey’in, Beyler Çelebiyle aynı kişi olduğu düşünülmektedir (Sezikli, 
2013, s. 88- 90). Ayrıca Beyler Çelebi, Osmancık’ta cami dışında bir medrese, 
zaviye ve Nakşibendi dergâhı da yaptırmıştır. Suheyb-i Rumi türbesini de 
yeniden inşa ettirerek, yemek ve barınma ihtiyaçları için de köylerinden 
birkaçını vakfetmiştir. Beyler Çelebi, Elvan Çelebi’nin akrabası olup, mezarı 
da Hıdırlık’ta Suheybi Rumi türbesinin arka tarafındaki yüksek bir konumda 
bulunmaktadır (İzzet Efendi, 2007, s. 25). 

Çerkez Şeyhi Ömer Lütfi Efendi, Hicri 1265 yılında Kafkasya’da 
doğmuştur. As kabilesine mensuptur. Rivayetlere göre, yedi yaşındayken 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

190 
  

rüyasında gördüğü zat ona “ilim için İstanbul’a gel” demiştir. Bu zatı bulmak 
içinde Cuma namazlarını farklı camilerde kılmıştır. Nihayetinde caminin 
birinde o zat ile karşılaşmıştır. On altı yıl ondan eğitim almış ve ilim öğrenerek 
manevi zenginlik kazanmıştır. Nakşibendi de olmak üzere çeşitli tarikatlardan 
icazet almıştır. 1891 yılında Çorum’a yerleşerek Ulu Camide vaazlar vermiş, 
talebeler de yetiştirmiştir. Çerkez Şeyhi 33 yıl şeyhlik yapmıştır. Ancak 
müritlerinden hiçbirine irşat için icazet vermemiştir. Ulu Camide verdiği son 
vaizinde cemaatine yolculuğa çıkacağını söyleyerek, helallik istemiştir.   
Vefat etmesine yakın sol tarafından felç geçirmiş, 21 Nisan 1924 yılında da 
vefat etmiştir. Mezarı ise Beyler Çelebi’nin yanında bulunmaktadır (Sezikli, 
2013, s. 91-97). Çorum Hıdırlığında bu yedi zatın türbesi dışında bir cami ve 
şadırvan bulunmaktadır.  

Çorum Hıdırlığı’nın 19. Yüzyılda Geçirdiği Dönüşüm 

Çorum Hıdırlık bölgesinin 19. yüzyılda geçirdiği en önemli dönüşüm, 
Suheyb-i Rumi türbesinin bitişiğine bir camii inşa edilmesidir. Caminin 
Selçuklu döneminde yapıldığı mevcut kaynaklarda geçmektedir (İzzet Efendi, 
2007 s. 13; Sezikli, 2013, s. 34). Fakat bununla ilgili bir belgeye henüz 
rastlanılmamıştır.  Bununla birlikte 19. yüzyılın sonlarında Suheyb-i Rumi 
türbesinin tamir ettirilmesi ve yanında bir camii inşa ettirilmesine dair merkezi 
hükümetle yapılan bir yazışma, Osmanlı Arşivinde bulunmaktadır. Buna göre, 
1890 tarihinde alınan kararla hem Suheyb-i Rumi türbesinin tamir ettirilmesi 
hem de Hazine-i Hassadan karşılanmak üzere bitişiğinde bir cami inşa 
edilmesine irade-i seniyye verilmiştir. Bunun üzerine mahallinde bir keşif 
yapılmış hem tamirat hem cami inşası için masraflar ortaya çıkarılmıştır. Buna 
göre mecidi 20 kuruş hesabıyla 94.475 kuruş harcama yapılması gerekliydi. 
Masraf fazla çıkmakla birlikte bölgede bir cami inşası gerekli olduğundan 
Ankara vilayeti ile çeşitli yazışmalar yapılması ve bir karara varılması 
istenmiştir. Ayrıca yapılan keşifte cami inşa edilirken zaviye odaları, şadırvan, 
merdiven, minare, avlu duvarı ve camii için süslemeler de yapılması gerekli 
görülmüştür.  Bunlar da mecidi 19 kuruş hesabıyla 49.00 kuruş tutmaktadır. 
Tüm bunların da hesaba katılarak gerekli harcamaların yapılması ve tamirat 
ile inşaatın yapılması istenmiştir (BOA, HH. İ. 77-43, 6 Zilkade 1307/ 24 
Haziran 1890; Balkanlıoğlu, 2020, s. 32).12  

 
12 “Devletlü efendim hazretleri: Çorum’da medfun alemdar sani-i hazret-i Suheyb-i Rumi 
radıyallahu anhülbari hazretlerinin türbe-i şeriflerinin ta’miri ile beraber hazine-i hassa-i 
şahaneden ittisalinde bir camii şerif inşası şerif sadır olan irade-i seniyye-i cenab-ı cihandari 
iktiza-yı alisinden olub mahallinden gönderilen keşf defterinde ta’mirat ve inşaatı mezkurenin 
mecidi yirmi kuruş hesabıyla 94.475 kuruş sarfı halinde husule geleceği gösterilmiş olmasıyla 
ta’mirat ve inşaat-ı ma’ruzanın maktu’an icrası müstelzim suhulet ve menfaat görünerek 
Ankara vilayeti celilesiyle bi’l- muhabere alınan telgrafnamede icra kılanan münakasada talib 
bulunamadığı ve fakat ta’mirat ve inşaat-ı ma’ruzanın mesarifi ….mebusa dairesinde hüsn-i 
suretle icra ve ikmali Çorum kaymakam ve mal müdürü tarafından taahhüd olunduğu 
bildirilmiş olmaktan naşı ol vech ile icra-yı icabı hususuna 24 eylül 1304 tarihli arıza-i 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

191 
  

 
19. yüzyıla ait bu belgede Hıdırlık bölgesinde müceddeden bir cami 

inşa edilmesinin talep edildiği görülmektedir. Türbedar Şeyh Abbas 
Efendi’nin beyanına göre, günümüzdeki camii ve türbe bu dönemde inşa 
edilmiştir.  Öncesinde bu yapıların ahşap ve mütevazı bir mimariye sahip 
olduğu belirtilmektedir. Hıdırlık mevkiinin imar faaliyetleri kapsamında 
Müşir Hasan Paşa aracılığıyla II. Abdülhamit’e başvurularak Hazine-i 
Hassa’dan 90 bin kuruş mali destek sağlanmıştır. Bu para ile başlanan inşa 

 
kemiteranem ile vukubulan arz ve istizan üzerine irade-i seniyye-i cenab-ı cihandari şeref 
müteallik buyurulmuş ve meblağ mezkurenin inşaata adem-i kifayeti dermeyanıyla ikmal 
olunamadığı ve … inşaat için lüzum görünecek meblağ-ı keşfiyyatının vilayet müşarun-ileyhaya 
yazıldığı ahiren Çorum kaymakamlığından izbar olunması üzerine inşaatın ber minval-i ma’ruz 
sarfına müsaade-i seniyye-i cenab-ı cihandari şayan buyurulan 94.475 kuruş vasıl hüsn-i hitam 
olması esbabının istihsali ahiren vilayet-i müşarun-ileyhaya işar kılınmış idi. Bu kerre Çorum 
meclisi idarisinden takdim ve karin-i sani cenab-ı şehriyari tarafından ba irade-i seniyye-i 
melukane hazine-i hassa-i şahaneye tevdi buyurulan melfuf mazbata da ise meblağ-ı ma’ruza 
ile cami-i şerif ile türbe-i şerifinin inşaa ve ikmal olub bunları bazı mahalleriyle keşf-i evvel 
mucebince zaviye odaları ve şadırvan ve nerdüban ve nısf-ı minare ve havlı duvarı ve tezinat-ı 
layika-ı sairesi nakıs kalmış veledi el keşf ve el muayene bunlar için mecidi on dokuz kuruş 
hesabıyla 49.000 kuruşun sarfına lüzum görünmüş olduğu beyanıyla bu akçenin dahi sarfına 
müsaade-i seniyye-i cenab-ı cihandarinin rayekan buyurulması istirham kılınmakta olmasına 
nazaran emr-ü ferman-ı hümayun cenab-ı zalellahu her ne vech ile şeref sünuh buyuruluyor ise 
mantık-ı celilesine tevfik hareket olunacağı mühat-ı alem-i ali buyuruldukda emr-ü ferman 
hazret-i menlehül emrindir. Fi 6 Zilkade 1307 (24 Haziran 1890) / 12 Haziran 1306 
Devletlû efendim hazretleri: Melfufuyla menzur-u Ali buyurulan işbu tezkire-i devletleri üzerine 
mucebince irade-i seniyye-i cenab-ı hilafet penahi şeref müteallik buyurulmuş olmağla olbabda 
emr-ü ferman hazret-i men lehül emrindir. 8 Zilkade 1307 (26 Haziran 1890) / 12 Haziran 1306 
Şehriyâri serkâtip. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

192 
  

sürecince, artan maliyetler nedeniyle ek yardıma ihtiyaç duyulmuş ve Hasan 
Paşa ‘nın girişimleri sonucu ikinci kez 80 bin kuruşluk ek ödenek temin 
edilmiştir. Böylece camii ve türbenin inşaatı tamamlanmıştır.  Yapım 
sürecinde halktan da katkılar sağlanarak; eksik kalan minber, mihrap ve kürsü 
gibi mermer unsurlar bölgeden temin edilen malzemelerle yapılmıştır. 
Böylece 1307 (1890) yılında camiinin inşaatı tamamlanmıştır (Sezikli, 2013, 
s. 36; Sabuncuoğlu, 2010, s. 45, 46; Erkoç, 2015, s. 227). Resmi kayıtlarda 
camii, “Suheyb-i Rumi Camii” olarak geçse de zamanla “Hıdırlık Camii” 
adıyla anılmaya başlamıştır (Sezikli, 2013, s. 36). Ayrıca caminin, Suheyb-i 
Rumi’ye duyulan saygının bir göstergesi olarak Hıdır oğlu Hayrettin 
tarafından inşa ettirilen ilk camii olduğu bazı kaynaklarda ifade edilmektedir. 
Ancak bu yapının inşa tarihi kesin olarak bilinmemektedir. “Hıdırlık “adının 
da Hayrettin’in babası Hıdır’dan kaynaklandığı düşünülmektedir (1967 İl 
Yıllığı, s. 218). 

1890 yılında inşaata karar verildikten sonra bölgenin bir çiziminin yapıldığı 
anlaşılmaktadır. Üstte Çorum şehrinin genel bir krokisi verilmiştir, altta ise 
cami, türbe, şadırvan, ayende ve revendeye mahsus dairelerin çizimi 
bulunmaktadır (BOA, PLK., 787; Balkanlıoğlu, 2020, s. 24). Planın tarihi 
1891’dir. Bundan sonraki yıllarda planın hayata geçirildiği, cami, türbe, 
şadırvan ve zaviye odalarının yapıldığı görülmektedir. Nitekim aynı yıllarda 
camiye Ömer Hulusi Efendi, imam olarak atanmıştır. Bir müddet sonra Ömer 
Hulusi Efendi’ye hitabetlik görevi de tevcih edilmiştir (BOA, İ. DH, 
1187/92914, 22 Zilhicce 1307/ 9 Ağustos 1890). 

Çorum’un 1891 Yılı Krokisi ve Hıdırlık Camii Planı 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

193 
  

İlerleyen zamanlarda cami ve türbenin devamlılığı için buraların 
masraflarını konusunda da kayıtsız kalınmamıştır. 1899’da Suheyb-i Rumi 
türbesi ile caminin masraflarına harcanmak üzere yıllık 835 kuruş tahsis 
edilmiştir. Bu meblağın hazine-i evkaf-ı hümayunun 1315 senesi gelirlerinden 
karşılanması uygun bulunmuştur (BOA, BEO, 1305/97857, 28 Zilhicce 1316/ 
9 Mayıs 1899; BOA, ŞD, 148/21, 14 Zilkade 1316 /26 Mart 1899; 
Balkanlıoğlu, 2020, s. 40). 1898’de zaviye odalarının civarına 15.084 kuruş 
harcanarak bir hane inşa edilmesi gündeme gelmiştir. Ancak bu meblağ için 
ödenek ayrılamadığından vakfın ileride meydana gelecek gelirlerinden 
karşılanmak üzere yapılmasına karar verilmiş yani ileri bir tarihe ertelenmiştir 
(BOA, BEO, 1229/92175, 29 Cumaziyelahir 1316 / 14 Kasım 1898; BOA, 
ŞD, 146/57, 18 Cumaziyelevvel 1316 / 4 Ekim 1898).  

 
Türbe ve caminin 1906’da bir tadilat geçirdiği de görülmektedir. Bu 

tadilatın masraflarının Hazine-i Hassa tarafından karşılanmasına karar 
verilmiştir. Ancak tadilat sırasında bir set duvarı temelinde tahkime ihtiyaç 
duyulması üzerine ek masraf çıkmıştır. Durum Çorum mutasarrıflığı ile 
yazışmalara yansımış, ortaya çıkan bu masrafın yine Hazine-i Hassa 
tarafından karşılanarak tamiratın bir an önce bitirilmesine irade verilmiştir 
(BOA, HH.İ., 188/7, 14 Zilkade 1324 /30 Aralık 1906).13 

 
13 “Devletlu efendim hazretleri: Alemdar sani-i hazret-i risalet-penahi Suheyb-i Rumi 
hazretlerinin Çorum’daki türbe-i şerifleri ittisalinde bulunan cami-i şerifleri müberrat-ı 
seniyye-i hazret-i padişahiye ilaveten 10.400 yüz küsur kuruş sarfıyla hazine-i hassaca icra-yı 
ta’miri hususuna müsaade-i seniyye-i melukane erzan buyurulmasına mebni keyfiyyet Çorum 
mutasarrıflığına tebliğ kılınmış idi. Mezkûr mutasarrıflıkdan bu kerre varid olan telgrafnamede 
esna-yı ta’miratta sed duvarı temelinde tahkimine mecburiyet hâsıl olmasına mebni icabı icra 
edilerek keşf haricinde 1.487 kuruş masraf vukuu bulduğundan bahisle bunun hazinece kabulü 
ve dergâh-ı şerife ilavesine lüzum görünen iki odanın inşası için sarfı iktiza eden 4.000 kuruşun 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

194 
  

Çorum Hıdırlığı’nda yer alan türbe, camii ve şadırvan günümüze 
ulaşabilen yapılardır. Ancak bölgede bulunduğu bilinen zaviye, 1925 yılında 
yıkılmıştır (Tuluk, 2018, s. 231).  Kaynaklarda, bu zaviyeye konaklayan 
misafirlerin yiyecek, içecek ve barınma ihtiyaçlarının karşılanabilmesi 
amacıyla bazı arazilerin vakfedildiği ifade edilmektedir. Ayrıca, Çorum 
kadıları ile Osmancık emiri olduğu düşünülen Beyler Çelebi tarafından da 
camii için çeşitli arazilerin vakfedildiği bilinmektedir (1967 İl Yıllığı, s. 218).  
1846 tarihli temettuat defteri, Çorum Hıdırlık Teknesi’ne ait vakıf gelirlerinin, 
vakıf şartı gereği misafirlere yemek verilmesi ve tekke harcamalarının 
karşılanması amacıyla kullanıldığını göstermektedir (ML. VRD. TMT. d. 471, 
17 Safer 1262/ 14 Şubat 1846).14 Caminin kuzey kısmında yer alan şadırvana, 
belgelerde belirtildiği üzere Müşir Hasan Paşa tarafından demir borular 
gönderildiği kayıt altına alınmıştır (Balkanlıoğlu, 2020, s. 29). Hıdırlık 
bölgesinin korunmasına yönelik olarak, 2016 yılında Vakıflar Genel 
Müdürlüğü tarafından camii, türbe ve şadırvanı kapsayan bir restorasyon 
çalışması başlatılmıştır (Te Bilisim, 2016). 2018 yılında tamamlanan 
çalışmaların ardından camii yeniden ibadete açılmıştır (Anadolu Ajansı, 2018; 
Akbaş, 2018). 

Çorum Hıdırlığı, günümüzde geleneksel ve kültürel işlevlerini 
sürdürmeye devam etmektedir. Burası; düğün öncesi duaların edildiği, sünnet 
törenlerinde çocukların gezdirildiği, cuma günleri kadın ve erkek 
ziyaretçilerinin yoğun olarak bulunduğu, askere gidenlerin uğurlandığı bir 
merkezdir. Hıdırlık’ta, topluca dualar ve zikirler yapılarak Hızır’ın varlığı 
aranırdı.  Hıdrellez günü de buradaki zatların türbelerine de yoğun bir ziyaret 
gerçekleşirdi.  İnsanlar burada huzur ve rahatlık bulmakta olup, manevi bir 
atmosferde kendilerini yenilemektedirler (Sezikli, 2013, s. 98). Özellikle 
cuma günleri halkın yoğun bir ziyaret gerçekleştirdiği bu alan, Hıdrellez 
şenlikleri dışında da aktif bir şekilde kullanılmaktadır. Burada sahabeden 
olduğu bilinen; Suheyb-i Rumî, Ubeyd Gazi ve Kerebi Gazi’ye ait makam 
türbelerinin bulunması, Hıdırlığı benzer diğer mekânlardan ayıran temel 
unsurlardandır. Tarihsel süreçte de aktif bir kullanım alanı olan Çorum 
Hıdırlığı, günümüzde de doğal ve manevi dokusunu koruyarak, işlevini 
sürdürmektedir. Mekân, toplumsal etkinliklerin düzenlendiği, bireylerin 

 
dahi zamimen lütf ve inayet-i seniyye hazret-i hilafet penahi olmak üzere itası iş’ar olunmuş 
olmağla zikr olunan temel-i mesarıf tahkimiyesiyle odaların mesarif-i inşaiyesi olan cem’an 
5.487 kuruşun hazinece tesviyesi hakkında emr-ü ferman-ı hümayuna cenab-ı padişahı 
şerefsünuh buyuruyor ise mantuk-ı menfiye tevfik hareket olunacağı muhat alim-i ali 
buyrularak emr-ü ferman hazret-i menlehül emrindir. Fi 28 Ramazan 1324 (15 Kasım 1906) / 
1 teşrinisani 1322 Nazırı Hazine-yi Hassa  
Atufetlü efendim hazretleri: Manzur-i âli buyurulan işbu tezkere-i atufileri üzerine mucebince 
irade-i seniyye-i cenab-i hilafet penahi şeref müteallik buyurulmuş olmağla olbabda emr ve 
irade hazret-i men lehül emrindir. Fi 14 Zilkade 1324(30 Aralık 1906) / 17 Kanun-i evvel 1322 
Şehriyarî serkâtip” 
14 Temettuat Defteri için bkz. Ek 15. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

195 
  

sosyalleştiği ve halkın huzur bulduğu bir kamusal alan niteliğini halen 
muhafaza etmektedir (Bozkuş, 2020, s. 236, 237).   

 

Sonuç  

Hızır ve İlyas kavramları eski Türk-İslam toplumlarından günümüze 
kadar gelerek tek figür oluşturmuşlardır. Bu yüzden insanlar 6 Mayıs’ta 
buluşacaklarına inanmışlar, bu buluşmalarına da hıdrellez denmiştir. Bu 
kutlamaların yapıldığı mekânlar da Hıdırlıkları ortaya çıkarmıştır. Hıdırlıklar 
mekân olarak yeşil alanlarda, suya yakın bölgelerde bulunurdu. Hıdırlıklar 
önemli mekânlar olup, genellikle yüksek tepe üzerinde konumlanırdı. 
Türkiye’de hıdrellez kutlamalarının gerçekleştiği birçok Hıdırlık alanı 
bulunmaktadır. Hıdırlıklarda genellikle türbelerin bulunması halkın inançları 
açısından buraları önemli mekânlar haline getirmiştir. İnsanlar burada dualar 
ederek çeşitli dileklerde bulunurlardı. Fakat bazı Hıdırlıklar zamanla restore 
edilmiş ve farklı amaçlar için kullanılmış, bu nedenle de buralarda Hıdırellez 
şenlikleri yapılamaz hale gelmiştir. Ancak günümüzde halen Hıdırellez 
kutlamalarının gerçekleştiği Hıdırlıklar bulunmaktadır ve bunlardan biri de 
Çorum Hıdırlığıdır.  

Çorum Hıdırlığı merkeze yakın bir konumda, muhtemelen antik bir 
höyük olan küçük bir tepe üzerine kurulmuştur. Çorum Hıdırlığı’nın 
günümüzde halen canlılığını koruduğu görülmektedir. Hıdırellez günü 
insanlar buraya gelerek gün boyu burada inanışlarının gereğinin yerine 
getirirler. Burada bulunan üç zatın türbelerinde buna katkısı çoktur. Nitekim 
Hıdırellez günü Hızır’ın geleceğine inanılarak çeşitli ritüeller yapılmaktadır. 
Ayrıca insanların burada sosyalleşerek kaynaşmaları şehre kültürel ve dini 
açısından da katkı sağlamaktadır. Çorum halkının da düğün, sünnet, asker 
uğurlama gibi birçok geleneklerini buraya gelerek halen yerine getirmeye 
devam etmektedirler.  

  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

196 
  

Kaynakça 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA) 

Bab-ı Âli Evrak Odası (BEO) 1305/978857, 1229/92175. 

Hazine-i Hassa İradeler (HH. İ) 77/43, 188/7. 

İrade Dahiliye (İ. DH) 1187/92914. 

Maliye Nezareti (ML. VRD. TMT. d) 471. 

Plan- Proje- Kroki (PLK) 785. 

Şura-yı Devlet (ŞD) 148/21, 146/57. 

Diğer Kaynaklar 

Akbaş, F. (2018, Mayıs 08). Çorum Hâkimiyet Gazetesi. 2 Mayıs 
2025 tarihinde corumhakimiyet.net Restore edilen Hıdırlık Cami açıldı- 
Çorum Hâkimiyet adresinden erişildi. 

Alp, Ş. (2005). Hıdırlık Kulesi Antalya’da Bir Anıt Mezar Arkelojsi, 
Rölövrestitüsyon- Restorasyon Projeleri, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi.  
Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Anadolu Ajansı (2018, Mayıs 08). Haber Türk Çorum Haberleri. 2 
Mayıs 2025 tarihinde haberturk.com Vakıf Haftası ve Restorasyonu 
Tamamlanan 250 Eserin Toplu Açılışı- Çorum Haberleri adresinden erişildi. 

Aydemir, O.- Karakaya, H. (2022). Edirne Kentinde Yeni Bir Müze: 
Hıdırlık Tabya Restorasyonu ve Yeni İşlevi ile Müzeye Dönüşümü.  MSGSÜ 
Sosyal Bilimler Dergisi, 1(25), ss. 166-177. 

Aydınlı, O. (2015). Aşerre-i Mübeşşereden Ümmetin Emini Ebu 
Ubeyde bin El- Cerrah (r.a), Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 
Yayınları. 

Balkanlıoğlu, M. F.  (2020). Suheyb-i Rumi Zaviyesinin Dini, Sosyal 
ve Kültürel Tarihi, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. Hitit Üniversitesi. 

Bozkuş, M. A. (2020). Çorum Şehrinin Gelişimi ve Türk- İslam 
Unsurların Tesiri XI- XVI., Tarikat, Toplum ve Siyaset. (Z. Işık Ed.) içinde 
(ss. 219- 240). Konya. 

Bozkuş, M.A. (2023). “Çorum”, Türklerde Çevre ve Şehircilik, c.II 
(ss.135-146).  

Çavuşoğlu, S. (2001). Kadızadeliler. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 24. Cilt, ss. 100-102. 

Çelebi, İ.  (2001). Hızır, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 
17. Cilt, ss. 406-409. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

197 
  

Çorum İl yıllığı, 1967. 218. 

Döğüş, S. (2015). Anadolu’da Hızır- İlyas Kültü ve Hıdrellez 
Geleneği, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, (74), ss. 77-
100.  

Efendioğlu, M. (2009). Suheyb-i b. Sinan., Türkiye Diyanet Vakfı 
İslam Ansiklopedisi, 37. Cilt, ss. 476-477. 

Erkoç, E. (2015). Çorum’da Sahabe ve Evliya Makamları. Ankara: 
Çorum Belediyesi Kültür Yayınları. 

Gülçayır Teke, S. (2016), Değişen Kültürel Mekânlar, Dönüşen 
Gelenekler: Ankara’da Hıdrellez Kutlamaları ve Hamamönü Hıdrellez 
Şenlikleri. Ankara Araştırma Dergisi, 4(1), ss.  44-59. 

Gülten, S. (2017). Hızır- İlyas Zaviyeleri, Aya Yorgi ve Bektaşiler. 
Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 83, ss. 81-100.  

Harman, Ö. F.  (2000). İlyas., Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 22. Cilt, ss. 160-162. 

Harman, Ö. F. (2002). Kitâb-ı Mukaddes. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi. 26. Cilt, ss. 75- 76. 

Hatipler Çibik, T. (2021), Anadolu- Türk Kenti ile Hıdırlık 
Mevkilerinin İlişkilerinin Değerlendirilmesi. Basılmamış Doktora Tezi. T. Ü 
Fen Bilimler Enstitüsü. 

İzzet Efendi, A. (2007). Tezkire-i Makamât, Çorum Belediyesi. 

Keskin, M.- Sağ, M. K. (2021). Edirne Hıdırlık Tepesi [Hızır 
Makamı]: Senkretik Bir Kült Merkezinin Oluşumu ve Ortadan Kaldırılması. 
Milli Folklor Dergisi, 133(17), ss. 222-233.  

Kırca M. (2003).  Mecmau’l Bahreyn. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 28. Cilt, ss.  256.  

Kurucu, A. (2014). Cahiliye Dönemi Hâkim ve Hatiplerden Kuss b. 
Saide, Eksem b. Sayfi ve Am’r b. Madîkerib’in Arap Dili ve Edebiyatındaki 
Yerleri. Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. Necmettin Erbakan Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Ocak A. Y. (1998). Hıdrellez. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 17. Cilt, ss. 313-315. 

Ocak, A. Y. (2019). İslam- Türk İnançlarında Hızır yahut Hızır- İlyas 
Kültü. Timaş Yayınları.  

Önkal, A. (1994). Ebu Ubeyde b. Cerrah. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 10. Cilt, ss. 246-250. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

198 
  

Palaz Yıldırım, S. (2017). Kütahya Hıdırlık Mescidi, Turkish Studies, 
ss. 437-456.  

Sabuncu, Ö. (2006). Suheyb-i er- Rumi Hayatı, Kişiliği ve 
Faaliyetleri. Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İSTEM, ss. 159-
173. 

Sabuncuoğlu, M. İ. (2010). Çorum’a Tarihine Ait Derlemelerim I-II-
III& Maarif Hayatımız. Çorum Belediyesi Kent Arşivi. 

Sezikli, A. (1991). Am’r b. Ma’dıkerib. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 3. Cilt, 88. 

Sezikli, A. (2013). Şehrin Hafızası Hıdırlık Kültürü ve Çorum Hıdırlık 
Örneği. Çorum Belediyesi Kültür Yayınları.  

Taşpınar, İ. (1991). Ba’l. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
4. Cilt, ss. 553-554. 

Te Bilisim (2016, Şubat 29). Çorum Haber Gazetesi. 2 Mayıs 2025 
tarihinde corumhaber.net Hıdırlık ve çevresine kapsamlı düzenleme- Çorum 
Haber Gazetesi adresinden erişildi. 

Tuluk, Ö. İ. (2018). Çorum’da Osmanlı Dönemi Mimari Yapı 
Kültürü. Coğrafyası, Tarihi, Kültürü ve Edebiyatıyla Çorum. (Y. Bayram Ed.) 
içinde (ss. 226-251). Çorum. 

Uludağ, S. (1992). Batın., Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
5. Cilt, ss. 188-189. 

Uludağ, S. (1998). Hızır., Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
17. Cilt, ss. 409-411. 

Yazar, H. (2016). 16. Yüzyıl Çorum Nahiyesi’nde Nüfus ve Yerleşim 
Özellikleri. Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, c.9, s.2, 
(ss.1089-1109).  

 

 

 

 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

199 
  

Ekler 

Ek- 1: Çorum Hıdırlığı Temettuat Defteri. (BOA. ML. VRD. TMT. D. 
471) 

 





201 
  

 

 
 

Atatürk Döneminde Balkan Göçmenlerinin Çorum’da İskânı 
(1936-1938) 

 

Hatice Yıldırım** 

İsa Yıldırım** 

 

Giriş 

Balkan coğrafyası tarih boyunca farklı toplulukların yerleşimine 
sahne olmuştur. Hunlar, Peçenekler, Guzlar ve Kumanlar (Kıpçaklar), 
Osmanlı hâkimiyetinden önce bölgede varlık göstermiş önemli Türk boyları 
arasında yer almaktadır. XV. yüzyıldan itibaren ise Osmanlı 
İmparatorluğu’nun bölgede kontrolü sağlamasıyla birlikte, Anadolu’dan 
getirilen Türk nüfus özellikle sınır hattındaki stratejik bölgelere 
yerleştirilmiştir (Çulha, 2017, s. 52). 1683 Viyana Kuşatması, Osmanlı’nın 
Balkanlardaki ilerleyişini durduran dönüm noktası olmuştur. Bu tarihten sonra 
Osmanlı ile Avusturya arasında 1683-1699 yılları arasında süren savaşlar, 
sınır bölgelerinde yaşayan Müslüman-Türk halkın güvenlik kaygısıyla 
yaşadıkları yerleri terk etmelerine yol açmış ve böylelikle Anadolu’ya doğru 
yönelen göç sürecini başlatmıştır (Ağanoğlu, 2017, s. 33). XVII. yüzyılın 
sonlarından itibaren Osmanlı hâkimiyetinden çıkan topraklarda yaşayan 
Müslüman toplulukların güvenlik endişesiyle Tuna Nehri’nin güneyine göç 
ettikleri görülmektedir (İpek, 1996, s.16).  

Fransız İhtilali’nin yaydığı milliyetçilik düşüncesinin de etkisiyle, 
XIX. yüzyılın başlarından itibaren Balkan coğrafyasında ortaya çıkan 
ayaklanmalar, bölgedeki Osmanlı hâkimiyetini zayıflatmış ve zamanla Balkan 
coğrafyasında ulus-devletlerin kurulmasına zemin hazırlamıştır. Çok uluslu 
bir toplumsal yapıya sahip olan bu devletler, ulus-devlet anlayışını 
benimseyerek farklı etnik gruplar üzerinde baskı oluşturmuş; bu süreç ise 
Balkanlardaki Türklerin göçleri ile neticelenmiştir (Kocacık, 1999, s. 655). Bu 
gelişmelerin somut bir yansıması olarak, Balkanlardan yaşanan en yoğun göç 

 
* Doç. Dr., Hitit Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, 
Çorum/Türkiye. hatice_yildirim19@hotmail.com, (https://orcid.org/0000-0001-5363-9471) 
* Öğretim Görevlisi Dr., Çankırı Karatekin Üniversitesi, Ortak Dersler Koordinatörlüğü, 
Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi Bölümü,  Çankırı/ Türkiye. isayildirim@karatekin.edu.tr, 
(https://orcid.org/0000-0003-1511-4716) 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

202 
  

hareketlerinden ilki 1877–1878 Osmanlı-Rus Savaşı sırasında meydana 
gelmiştir. Savaş boyunca yaklaşık 500.000 Türk, çatışmaların yol açtığı 
şiddet, açlık ve salgın hastalıklar nedeniyle hayatını kaybetmiş; bunun 
yanında yaklaşık 1 milyon kişi de baskılar sonucu yurtlarını terk ederek göç 
etmek zorunda kalmıştır (İpek, 2006, s. 96). Balkanlardan gerçekleşen ikinci 
büyük göç dalgası ise 1912–1913 Balkan Savaşları esnasında ortaya çıkmıştır. 
Bulgar, Yunan ve Sırpların gerçekleştirdiği katliamlar sonucunda bölgedeki 
Türk nüfus bir kez daha yerlerinden edilmiş; İpek’in aktardığına göre yaklaşık 
200.000 Müslüman-Türk köylüsü katledilmiş, sağ kalanlar ise zorunlu göçe 
tabi tutulmuştur. Bu devletlerin temel hedefi, kendi sınırları içinde homojen 
bir nüfus yapısı tesis etmekti (Halaçoğlu, 1999, s.671; İpek, 2006, s. 345). 

I. Dünya Savaşı’nın ardından değişen siyasi sınırlar ve haritalarla 
birlikte Balkanlardan Anadolu’ya doğru göç hareketleri devam etmiştir. Bu 
göçlerin ortaya çıkmasında en önemli etkenlerden biri, Balkan devletlerinin 
uyguladıkları nüfus politikaları olmuştur (Sofuoğlu -Yıldırım, 2012, s. 97). 

Cumhuriyet’in ilanından sonra göç hareketleri, Osmanlı’dan 
devralınan sürekliliğini koruyarak devam etmiştir. Erken Cumhuriyet 
dönemindeki göçlerin ardında özellikle iki temel unsur öne çıkmaktadır. 
Bunlardan ilki, devletin benimsediği nüfus politikalarıdır. 1912-1922 
arasındaki uzun savaş yılları sonucunda, nüfus hem sayıca azalmış hem de 
sağlık koşulları bakımından zayıflamıştı. Bu nedenle yeni kurulan Türkiye 
Cumhuriyeti, toplumsal ve ekonomik kalkınmayı sağlayabilmek ve dış 
tehditlere karşı ülkeyi güçlendirebilmek için nüfus artışını esas alan bir strateji 
izlemiştir (Duman, 2009, s.474). Bu bağlamda nüfus politikaları ile göç 
uygulamaları birbirini destekleyen iki alan hâline gelmiştir. Kurucu kadrolar, 
demografik kayıpların telafisi için özellikle millî sınırlar dışında kalan, aynı 
etnik ve kültürel kimliğe sahip toplulukların Anadolu’ya göçünü teşvik 
etmişlerdir. Böylece nüfus artışı sağlanırken, ulusal kimliğin güçlendirilmesi 
ve toplumsal bütünleşmenin tesis edilmesi de hedeflenmiştir. Bu yaklaşım, 
dönemin göç politikalarını aynı zamanda bir “demografik mühendislik” aracı 
olarak da işlevsel kılmıştır (Yıldırım, 2016, s.281). 

Atatürk döneminde Balkanlardan gerçekleşen Türk göçlerinin bir 
diğer ana nedeni de, bölgedeki siyasal gelişmeler ve 1920’li yıllardan itibaren 
güç kazanan faşist hareketlerin toplumsal hayata yansıyan baskılarıydı. 
Bulgaristan, Romanya ve Yugoslavya gibi ülkelerde Türkler, eğitim, 
mülkiyet, dil ve inanç özgürlüğü gibi alanlarda giderek daha fazla 
kısıtlamalarla karşı karşıya kalmışlardır. Bu dönemde uygulanan asimilasyon 
amaçlı düzenlemeler ve toplumsal dışlanma, Türklerin sosyal ve ekonomik 
varlığını tehdit etmiştir. Faşist hareketlere karşı devletlerin kayıtsız kalması, 
hatta zaman zaman bu süreçleri desteklemesi, baskı ortamını daha da 
derinleştirmiştir. Böylece Türk nüfusunun önemli bir kısmı, güvenli bir yaşam 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

203 
  

ve gelecek kaygısıyla Türkiye’ye göç etmeyi zorunlu bir tercih olarak 
görmüştür (Duman, 2009, s. 474). 

Türklerin göç sürecinde yaşadığı kayıpları ve mağduriyetleri en aza 
indirmek amacıyla Türkiye, Balkan devletleriyle ikili antlaşmalar yapma 
yoluna gitmiştir. Ağırlaşan siyasi, sosyal ve ekonomik koşullar sonucunda 
Türk nüfusu giderek artan şekilde anavatanına yönelmeye başlamıştır. 
Cumhuriyetin ilk yıllarında göç hareketlerini düzene koymak, göçmenlerin 
taşınmazlarına ilişkin hukuki düzenlemeler geliştirmek ve bölgedeki 
Türklerin haklarını güvence altına almak amacıyla Türkiye ile Bulgaristan 
arasında 18 Ekim 1925 tarihinde bir ‘Dostluk ve Oturma Sözleşmesi’ 
imzalanmıştır. Atatürk döneminde bu anlaşmanın uygulanışı büyük ölçüde 
özenli ve sistemli olmuş; bunun sonucu olarak Bulgaristan’dan Türkiye’ye 
kontrollü ve düzenli göç akımları gerçekleşmiştir. Göçmenlerin önemli bir 
kısmı geniş aile hâlinde gelmiş ve yanlarında taşınabilir eşyaları ile 
hayvanlarını getirmiş olduklarından, kısa vadede devlet için aşırı bir yük 
oluşturmamışlardır (Öksüz, 2000, s.177-178). 

1936 yılına gelindiğinde ise Hamdullah Suphi Tanrıöver’in 
girişimleriyle Türkiye ile Romanya arasında yürütülen müzakereler somut 
sonuçlar vermeye başlamıştır. Öncelikle yapılacak anlaşmaya zemin 
hazırlayan dokuz maddelik bir taslak üzerinde uzlaşıya varılmış, ardından 
süren görüşmeler sonucunda 4 Eylül 1936 tarihinde “Dobruca’daki Türk 
Nüfusunun Göçünü Düzenleyen Mukavelename” imzalanmıştır. Bu 
mukavelename ile Dobruca’daki Türklerin göçü beş yıllık bir süreye yayılmış, 
sürecin sistematik biçimde yürütülmesi amacıyla ortak bir komisyonun 
oluşturulması öngörülmüştür. Komisyon, göçmenlerin taşınmasını sancak 
esasına göre planlayarak uygulamaya koymuş, böylece göç hareketi düzenli 
bir şekilde gerçekleştirilmiştir (Duman, 2008, s.34; Yakut, 2015, s.472.). 

Cevat Geray’ın verdiği rakamlara göre 1923-1938 yılları arasında 
Türkiye’ye Balkan devletlerinden toplam 400 bin civarında göçmen gelmiştir. 
Bu göçmenlerin 180.979’u Bulgaristan’dan, 111.273’ü Yugoslavya’dan ve 
113.760’ı Romanya’dan gelerek Anadolu’nun çeşitli bölgelerine 
yerleştirilmiştir (Geray, 1962, Ek Tablo 2). Bu çalışma kapsamında, söz 
konusu genel göç hareketi içerisinde özel olarak 1936-1938 yılları arasında 
Çorum’a yerleştirilen Balkan göçmenlerinin iskân süreçleri ele alınmaktadır. 
Bu çalışmada kullanılan temel birincil kaynaklardan biri olan Muhacir Esas 
Kayıt Defterleri, göçmenlerin geliş tarihleri, aile sayısı, meslekleri, 
yerleştirildikleri köy ve ilçeler ile kendilerine tahsis edilen arazi ve üretim 
araçlarına ilişkin ayrıntılı bilgileri içermektedir. Söz konusu defterler, iskân 
sürecinin idari işleyişini, göçmenlerin sosyo-ekonomik profillerini ve 
yerleşim sonrası üretim organizasyonunu doğrudan takip edilebilen bir 
formda sunması bakımından önem taşımaktadır. 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

204 
  

Balkan Göçmenlerinin Çorum’da İskânı  

Göçmenlerin Yerleşim Yerlerine Göre Dağılımları 

Cumhuriyet döneminde uygulanan iskân politikalarının temel hedefi, 
nüfus yoğunluğu düşük bölgelerin canlandırılması ve boş durumda bulunan 
tarım arazilerinin üretime kazandırılması olmuştur. Bu doğrultuda 
göçmenlerin iskân edileceği yerler belirlenirken demografik açıdan zayıf, 
ekonomik açıdan ise tarımsal üretime elverişli bölgeler öncelikli olarak tercih 
edilmiştir. Böylece hem nüfusun dengeli dağılımı sağlanmaya çalışılmış hem 
de göçmenlerin ekonomik hayata hızlı bir şekilde katılımı amaçlanmıştır. Bu 
bağlamda 1934 ve 1935 yıllarında gelen göçmenlerin büyük kısmı Trakya’ya 
yönlendirilmiş; ancak Doğu Anadolu’da uygulanan iskân politikaları istenilen 
sonucu vermemiştir. Bölgeye yerleştirilen göçmenlerin bir kısmı kısa sürede 
iskân bölgelerini terk ederek İç ve Batı Anadolu’ya göç etmiştir. 1936 yılına 
gelindiğinde ise Trakya’da iskânın daha fazla sürdürülemeyeceği sonucuna 
varılmış ve Çorum’un da içinde bulunduğu 20 yeni iskân birimi tespit 
edilmiştir (Duman, 2009, s.480-482). 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında yapılan nüfus sayımları, Çorum’da 
yerleşim düzeninin büyük ölçüde kırsal alanlarda yoğunlaştığını 
göstermektedir. 1927 ve 1935 yıllarında gerçekleştirilen nüfus sayımları, 
Türkiye’nin çoğu bölgesinde olduğu gibi Çorum’un demografik yapısında da 
kırsal nüfusun belirgin biçimde baskın olduğunu ortaya koymaktadır. 1927’de 
nüfusun %82,27’si köylerde yaşarken, 1935 sayımında bu oran %84’e 
yükselmiştir (Şahin-Yılmaz, 2008, s.1479). Bu durum, il genelinde kırsal 
nüfusun ağırlığını açıkça göstermektedir. 

Göçmen yerleşimleri de bu tabloyla uyumlu bir şekilde 
gerçekleşmiştir. 1936 yılında Romanya’dan1 gelen göçmenler Alaca ilçesine 
iskân edilirken, 1938’de Bulgaristan’dan gelen göçmenler İskilip, Mecitözü 
ve Sungurlu’nun merkezleri ile köylerine yönlendirilmiştir.2 Buna karşılık, 
Merkez ilçe ve Osmancık’ta göçmen yerleşimine dair herhangi bir kayıt 
bulunmamaktadır (T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı 
(BCA), 271/29, 1936–1950; BCA, 271/32, 1936–1952; BCA, 271/33, 1936–
1972). 

Romanya ve Bulgaristan göçmenlerinin kırsal alanlara 
yönlendirilmesi, hem Çorum’un mevcut nüfus yapısıyla uyum sağlamış hem 
de göçmenlerin tarımsal üretime katılmalarını kolaylaştırmıştır. Böylece iskân 

 
1 Romanya’dan gelen göçmenlerin Çorum’daki iskânı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz: Hatice 
Yıldırım, Romanya göçmenlerinin Çorum’da iskânı (1936). In Z. Gölen & A. Temizer (Eds.), 
VII. Uluslararası Balkan Tarihi Araştırmaları Sempozyumu: Balkanlar’a ve Balkanlar’dan 
Göçler (Osmanlı’dan Cumhuriyet’e)  Ankara: Gece Kitaplığı. 157-182. 
2 Bulgaristan’dan gelen göçmenlerin Çorum’daki iskânı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz: Hatice 
Yıldırım, Bulgaristan Göçmenlerinin Çorum’da İskânı (1938). Balkan Araştırma Enstitüsü 
Dergisi, 9(1).199-229. https://doi.org/10.30903/Balkan.746560 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

205 
  

politikaları, göçmenlerin yerleşim sürecini bölgenin ekonomik ihtiyaçlarıyla 
örtüştürerek kırsal kalkınma hedeflerine hizmet etmiştir. 

Bu karar doğrultusunda, 1936 yılında Romanya’dan gelen göçmenler 
Alaca ilçesine; 1938 yılında ise Bulgaristan’dan gelen göçmenler İskilip, 
Mecitözü ve Sungurlu ilçelerine yerleştirilmiştir. Aşağıda yer alan Tablo 1, 
1936–1938 yılları arasında Çorum’a iskân edilen Balkan göçmenlerinin 
ilçelere göre dağılımını göstermektedir. 

Tablo:1 Göçmenlerin İlçelere Göre Dağılımları (BCA, 271/29; BCA, 
271/32; BCA, 271/33) 

 
Yerleşim Yeri 

Hane Kadın  Erkek  Toplam 

Sayı  % Sayı  % Sayı  % Sayı  % 

Alaca 309 %22 556 %20 627 %22 1183 %21 

İskilip 332 %24 704 %25 687 %24 1391 %25 

Mecitözü 499 %36 1016 %36 1011 %35 2027 %36 

Sungurlu 239 %17 513 %18 486 %17 999 %18 

Toplam 1379 100 2.789 %100 2811 %100 5.600 %100 

Tablo 1, 1936–1938 yılları arasında Çorum’a yerleştirilen Balkan 
göçmenlerinin ilçelere göre demografik dağılımını göstermektedir. Veriler, 
toplam 1.379 hane ve 5.600 kişilik bir nüfusun dört ilçeye (Alaca, İskilip, 
Mecitözü ve Sungurlu) dağıtıldığını ortaya koymaktadır. 

İlçeler arasındaki oranlara göre, Mecitözü %36 ile en fazla göçmen 
iskânına sahne olan bölge olmuştur. Bu ilçede yerleştirilen 499 hane içerisinde 
toplam 2.027 kişi bulunmakta, bu da Çorum’daki göçmen nüfusun üçte 
birinden fazlasına tekabül etmektedir. Mecitözü’nün tarıma elverişli 
topraklara sahip olması ve yerleşim için uygun fiziki koşullarının bulunması, 
bu yoğunluğun temel nedenlerinden biri olarak değerlendirilebilir. 

İskilip, %25 oranla ikinci sırada yer almakta ve 332 haneye karşılık 
1.391 kişi iskân edilmiştir. İlçenin hem tarım hem de küçük zanaat kollarına 
elverişli yapısı, göçmenlerin burada üretici konuma geçmesini 
kolaylaştırmıştır. 

Alaca ilçesi %21 oranla üçüncü sırada yer almakta olup 309 haneye 
karşılık 1.183 kişi iskân edilmiştir. Alaca’nın göçmen kabulü, özellikle 1936 
yılında Romanya’dan gelenlerin iskânıyla başlamış; bu yönüyle sürecin ilk 
uygulama alanlarından biri olmuştur. 

Sungurlu, göçmen iskânında %18’lik oranla diğer ilçelere kıyasla 
daha sınırlı bir yerleşim alanı oluşturmuştur. Buna rağmen 239 hane ve 999 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

206 
  

kişilik nüfus, ilçenin kırsal alanlarının üretime açılması ve yeni yerleşim 
dokusunun oluşturulmasında önemli bir rol oynamıştır.  

Göçmen nüfusun cinsiyet dağılımının dengeli olması dikkat çekicidir. 
Kayıtlara göre 2.789 kadın (%50) ve 2.811 erkek (%50) oranı, göçün ağırlıklı 
olarak aile birimleri halinde ve toplu biçimde gerçekleştiğini göstermektedir. 
Bu durum, Cumhuriyet dönemi iskân politikalarının temel hedeflerinden biri 
olan aile temelli yerleşim ve tarımsal üretim kapasitesinin artırılması 
yaklaşımını kesin biçimde ortaya koymaktadır. Bununla birlikte, 
Bulgaristan’dan gelen ve Çorum’a iskân edilen 1.070 hanenin yaklaşık 517’si 
(yaklaşık %48,3) ilk iskân bölgelerini terk etmiş, serbest iskâna geçmiş veya 
başka yerleşim birimlerine nakledilmiştir3. Bu veri, Bulgaristan 
göçmenlerinde iskân sürecinin statik değil, ekonomik ve sosyal koşullara göre 
yeniden şekillenen, hareketli bir yerleşim pratiği taşıdığını göstermektedir. 

Genel olarak değerlendirildiğinde, 1936–1938 yılları arasında 
Çorum’a yerleştirilen Balkan göçmenlerinin dağılımı; devletin nüfusu kırsal 
alanlara dengeli biçimde yayma, tarımsal üretimi artırma ve çalışabilir nüfusu 
stratejik bölgelere yönlendirme politikasının yerel ölçekte uygulandığını ve 
büyük ölçüde karşılık bulduğunu ortaya koymaktadır. 

Göçmenlerin Demografik Özellikleri  
Yaş ve Cinsiyet Gruplarına Göre Dağılımı  
Uzun süren savaşların ardından kurulan Türkiye Cumhuriyeti için 

nüfus artışı, ekonomik kalkınmanın yanı sıra toplumsal ve askerî alanlarda 
ilerlemenin sağlanabilmesi açısından zorunlu bir unsur olarak görülmekteydi 
(Arı, 1992, s. 410). Bu çerçevede ülkeye gelecek göçmenlerin sağlayacağı 
katkı, yalnızca nüfusun niceliksel artışıyla sınırlı kalmayacak; aynı zamanda 
genç ve üretken yaş gruplarının varlığı sayesinde iş gücü kapasitesinin 
yükselmesine ve toplumsal dinamizmin güçlenmesine de hizmet edecektir. Bu 
nedenle göçmen nüfus içinde genç yaş gruplarının bulunması, Cumhuriyet’in 
kalkınma hedefleri açısından kritik bir değer taşımaktadır. Bu durumun somut 
yansıması, aşağıda Tablo 2’de Çorum’a iskân edilen Balkan göçmenlerinin 
yaş gruplarına göre dağılımlarında görülebilir.  

 
3 1947’de gerçekleştirilen sınır düzenlemesi sonucunda İskilip kazasının Alagöz (Bayat) 
nahiyesine bağlı Satıyüzü, Bayanpınarı ve Karadibek Köyleri Çankırı’ya bağlanmıştır. Bu 
köyler, 1938’de Bulgaristan’dan gelen göçmenlerin iskân edildiği yerleşim alanlarıdır. İskilip’e 
yerleştirilen 1.391 kişilik göçmen nüfusunun yaklaşık üçte ikisinin zamanla ilk iskân 
bölgelerini terk ettiği anlaşılmaktadır. Sınır değişikliği ile bu yerleşimlerin Çankırı’ya geçmesi 
ve Çankırı defterlerinde göçmenlere tahsis edilen tapu ve arazi kayıtlarının 1948 tarihli 
görülmesini açıklamaktadır. Bu durum, Bulgaristan göçmenlerinin iskân sürecinin idari 
değişikliklerle birlikte hareketli ve yeniden şekillenen bir nitelik taşıdığını göstermektedir 
Detaylı bilgi için bkz: Yıldırım, H. (2022). “Göçmen ve Mülteci Esas Kayıt Defterine Göre 
Çankırı’da Bulgaristan Göçmenlerinin İskânı (1938)”, International Journal of Eurasia Social 
Sciences (IJOESS), 13(47), 105-121..  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

207 
  

Tablo:2 Göçmenlerin Yaş Gruplarına Göre Dağılımları (BCA, 
271/29; BCA, 271/32; BCA, 271/33). 

Çorum’a iskân edilen göçmenlerin yaş gruplarına göre dağılımı 
incelendiğinde, nüfusun büyük oranda genç ve üretim çağındaki bireylerden 
oluştuğu görülmektedir. 0–6 yaş grubu %21,3 ve 7–12 yaş grubu %15,7 olmak 
üzere toplam nüfusun yaklaşık üçte biri (%37) çocuklardan meydana 
gelmektedir. Bu oran, göçmen nüfusun aile bütünlüğü içerisinde iskân 
edildiğini ve demografik açıdan genç bir yapıya sahip olduğunu 
göstermektedir. 

Üretim çağındaki nüfus açısından bakıldığında, 18–30 yaş grubu 
%19,9 ve 31–45 yaş grubu %17 olmak üzere toplamda nüfusun yaklaşık 
%37’sini oluşturmaktadır. Bu durum, göçmenlerin tarımsal üretime ve 
ekonomik hayata doğrudan katkı sağlayabilecek bir potansiyele sahip 
olduklarını ortaya koymaktadır. 46 yaş ve üzeri nüfusun oranı ise %15,2 olup, 
yaşlı nüfusun görece düşük düzeyde kaldığı anlaşılmaktadır. 

Sonuç olarak, göçmen nüfusun %84,8’inin 0-45 yaş aralığında yer 
alması, Çorum’a iskân edilen topluluğun demografik açıdan genç ve dinamik 
bir özellik taşıdığını göstermektedir. Bu durum, iskân politikalarının temel 
hedeflerinden biri olan tarımsal üretimin artırılması için uygun bir işgücü 
sunduğu gibi, aynı zamanda nüfus artışına da kayda değer bir katkı sağlayacak 
bir potansiyel ortaya koymaktadır. Nitekim bu tespit Tablo 3’te yer alan 
göçmenlerin nüfus artışına katkı oranlarında açıkça görülmektedir. 

Tablo 3. Göçmenlerin Nüfus Artışına Katkı Oranları (BCA, 271/29; 
BCA, 271/32; BCA, 271/33; Genel Nüfus Sayımı, 1935; 1940). 

 

Yaş Grupları 

Erkek Kadın Toplam 

Sayı % Sayı % Sayı % 

0-6 615 %21 580 %21 1.195 %21,3 

7-12 465 %16 414 %15 879 %15,7 

13-17 301 %10 308 %11 609 %10,9 

18-30 510 %18 602 %21 1.112 %19,9 

31-45 498 %18 453 %16 951 %17,0 

46-55 206 %7 185 %6 391 %7,0 

56-64 127 %4 132 %4 259 %4,6 

65ve üstü 89 %3 115 %4 204 %3,6 

Toplam 2.811 %100 2.789 %100 5.600 %100 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

208 
  

Yerleşim 
Yerleri 

1935 
Nüfus 

Göçmen Sayısı 1940 
Nüfus 

Nüfus 
Artışı 

Göçmen 
Artış % 

Alaca 35.407 1183 37.592 2.185 
 

%54,1 

İskilip 63.166 1391 65.780 2.614 
 

%53,2 

Mecitözü 39.145 2027 43.196 4.051 
 

%50,0 

Sungurlu 47.184 999 51.013 3.829 
 

%26,1 

Toplam 184.902 5.600 197.581 12.679 
 

%44,2 

1935–1940 yılları arasındaki nüfus verileri, Çorum ilçelerinin toplam 
nüfus artışında göçmen iskânının son derece belirleyici bir unsur olduğunu 
açıkça ortaya koymaktadır. Bu beş yıllık süreçte nüfus 184.902’den 197.581’e 
yükselmiş ve 12.679 kişilik bir artış yaşanmıştır. Söz konusu artışın %44,2’si 
doğrudan göçmen iskânından kaynaklanmıştır. İlçeler düzeyinde bakıldığında 
ise Alaca (%54,1), İskilip (%53,2) ve Mecitözü (%50,0) nüfus artışının 
yarısından fazlasını göçmenlerin oluşturduğu merkezlerdir. Bu oranlar, 
özellikle 1936’da Romanya’dan gelen göçmenlerin Alaca’ya, 1938’de ise 
Bulgaristan’dan gelen göçmenlerin İskilip ve Mecitözü’ne iskân edilmesiyle 
doğrudan ilişkilidir. Buna karşılık Sungurlu’da göçmenlerin nüfus artışı 
içindeki payı %26,1 ile diğer ilçelere kıyasla daha düşük kalmıştır. Bu durum, 
Sungurlu’da doğal nüfus artışının göçmen kaynaklı artıştan daha baskın 
olduğunu göstermektedir.  Ancak Bulgaristan’dan gelen 1.070 hanenin 
yaklaşık yarısının (517 hane) ilerleyen yıllarda ilk iskân bölgelerini terk 
ederek farklı vilayetlere yönelmesi, bu demografik etkinin uzun vadede aynı 
düzeyde devam etmesini engellemiştir. Başlangıçta nüfus yoğunluğu ve kırsal 
yerleşim dokusunu görünür biçimde dönüştüren göçmen iskânı, yerleşim 
sürekliliğinin tam olarak sağlanamaması nedeniyle Çorum’da kalıcı 
demografik etkinin daha sınırlı düzeyde hissedilmesine yol açmıştır.  

Meslek Gruplarına Göre Dağılımları 

Bulgaristan ve Dobruca’da yaşayan Türk ahali, XIX. yüzyılın 
sonlarına kadar geniş ve verimli topraklara sahip olup geçimlerini büyük 
ölçüde tarımdan sağlamaktaydı. Ancak siyasi ve toplumsal gelişmeler 
sonucunda topraklarının önemli bir kısmını kaybeden Türkler, küçük 
çiftçilikle hayatlarını sürdürmek zorunda kalmışlardır. Nitekim 
Bulgaristan’daki Türklerin yaklaşık %80’i tarımla uğraşırken, az sayıda da 
olsa zanaat ve küçük ölçekli mesleklerle meşgul olanlar bulunmaktaydı. 
Benzer şekilde Dobruca Türklerinin %85’i köylerde ikamet etmekte, tarımın 
yanı sıra hayvancılıkla uğraşmakta ve toprakları üretime kazandırarak 
geçimlerini temin etmekteydi (Şimşir, 1986, s. 20; Ülküsal, 1987, s. 80–81). 
Dolayısıyla hem Bulgaristan hem de Dobruca’dan gelen göçmenler, ağırlıklı 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

209 
  

olarak tarımsal üretimle meşgul kesimlerden oluşmuşlardır. Bu özellikleriyle 
Cumhuriyet döneminde uygulanan iskân politikalarının temel hedeflerinden 
biri olan tarıma elverişli toprakların üretime kazandırılması yönünde önemli 
bir potansiyel taşımışlardır. Aşağıda yer alan Grafik 1, 1936–1938 yıllarında 
Çorum’a yerleştirilen Balkan göçmenlerinin meslek gruplarına göre 
dağılımını göstermektedir. 

 

Grafik 1: Göçmenlerin Meslek Gruplarına Göre Dağılımları (BCA, 
271/29; BCA, 271/32; BCA, 271/33). 

Grafik 1, 1936–1938 yılları arasında Çorum’a yerleştirilen Balkan 
göçmenlerinin meslek gruplarına göre dağılımını göstermektedir. Veriler, 
göçmen nüfusun çok büyük bir kısmının tarımsal üretimle uğraştığını açık 
biçimde ortaya koymaktadır. Göçmenlerin %96,3’ü tarım sektöründe faaliyet 
göstermiş, bu oran içinde özellikle çiftçiler ve tütüncüler belirleyici bir 
ağırlığa sahip olmuştur. Bu mesleki dağılım, Cumhuriyet döneminde 
uygulanan iskân politikalarının temel hedeflerinden biri olan boş ve verimli 
tarım arazilerinin üretime kazandırılması amacına doğrudan hizmet etmiştir. 
Böylece, göçmenlerin yerleştirildikleri bölgelerde kısa sürede üretici konuma 
geçmeleri sağlanmış ve kırsal kalkınmanın yerel düzeyde desteklenmesine 
önemli katkı sunulmuştur. 

Bunun dışında kalan meslek grupları, görece küçük oranlarda temsil 
edilmektedir. İşçi (23 kişi), kunduracı (6 kişi), berber (4 kişi), debbağ (3 kişi), 
tüfekçi (1 kişi), kalaycı (1 kişi), demirci (1 kişi), saraç (1 kişi), terzi (1 kişi), 
çarıkçı (1 kişi), mandıracı (1 kişi), şekerci (1 kişi) ve benzeri zanaat erbabı 
meslekler toplamda düşük bir yüzdeye sahiptir. Buna karşın, öğretmen (1 kişi) 
ve makinist (1 kişi) gibi meslekler, göçmenler arasında az sayıda da olsa 
hizmet ve teknik bilgiye dayalı meslek gruplarının varlığını göstermesi 
bakımından dikkat çekicidir. Bu kişiler, göçmen toplumunun eğitim ve üretim 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

210 
  

teknolojisi alanlarında yerel topluma uyum sürecine katkı sağlayan öncü 
nitelikte bireyler olarak değerlendirilebilir. 

Genel olarak bakıldığında, göçmen nüfusun mesleki yapısı, kırsal 
ekonomiye dayalı bir üretim düzenine işaret etmektedir. Tarımsal üretimin 
merkezde yer aldığı bu yapı, Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde kırsal 
kalkınmayı hedefleyen iskân politikalarının yerel düzeyde başarıyla karşılık 
bulduğunu göstermektedir. 

Sonuç olarak, meslek grupları dağılımı Çorum’daki göçmen iskânının 
esasen tarım temelli olduğunu göstermekte; zanaat ve hizmet sektörleri ise 
sayıca sınırlı olmakla birlikte yerleşimlerde ekonomik ve toplumsal çeşitliliğe 
katkı sunmuştur.  

Göçmenlere Yapılan Yardımlar  

Romanya’dan Türkiye’ye gerçekleşen göçler, bu ülkenin sağladığı 
kolaylıklar sayesinde görece daha uygun şartlar altında yürütülmüştür. Buna 
karşılık, aynı dönemde Bulgaristan’dan gelen göçmenler ise açlık ve 
yoksullukla mücadele ederek, oldukça güç koşullar altında Türkiye’ye 
ulaşabilmişlerdir. Göçmenlerin temel ihtiyaçları ilk aşamada Kızılay 
tarafından karşılanmış; hükümet ise onları iskân bölgelerine sevk ederken ek 
olarak iaşe yardımı sağlamıştır (Arslan, 2014 s.40). 

Cumhuriyet yönetimi, göçmenlere yönelik yardımları iki temel 
eksende yürütmüştür. Bu yardımlar, yalnızca kısa vadeli insani desteklerle 
sınırlı kalmayıp; göçmenlerin yeni yaşam alanlarında kalıcı bir düzen 
kurmalarını ve üretken bireyler haline gelmelerini amaçlayan uzun vadeli bir 
iskân sürecini de kapsamıştır. Bu süreçte göçmenlerin iskân statüleri devletin 
uyguladığı politikaların niteliğini belirleyen önemli bir ölçüt olmuştur. Devlet 
desteğiyle toprak, konut ve üretim araçları verilen “iskânlı” göçmenler kısa 
sürede üretici konuma geçerken, “serbest” göçmenler yerleşimlerini kendi 
imkânlarıyla gerçekleştirmek durumunda kalmışlardır. Cumhuriyet 
döneminde Türkiye’ye gelen göçmenlerin yaklaşık %58’inin iskânlı, 
%42’sinin ise serbest statüde kabul edildiği görülmektedir (Geray, 1970, 
s.22).   

Muhacir Esas Kayıt Defteri kayıtlarına göre, 1936–1938 yılları 
arasında Çorum’a yerleştirilen hem Romanya hem de Bulgaristan göçmenleri 
“iskânlı göçmen” statüsünde değerlendirilmişlerdir. Ancak uygulamada iki 
grup arasında yerleşimin kalıcılığı bakımından farklılaşan sonuçlar ortaya 
çıkmıştır. Kayıtlara göre Bulgaristan göçmenlerinin yaklaşık yarısını 
oluşturan 517 hanenin, zaman içinde ilk iskân edildikleri yerleşimlerden 
ayrıldıkları veya başka yerleşim birimlerine nakledildikleri görülmektedir. Bu 
durum, Bulgaristan göçmenlerinin yerleşiminin ilk aşamada istikrarlı ve 
sürekli bir yapı kazanmadığını göstermektedir. Buna karşın Romanya 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

211 
  

göçmenlerinde yerleşimin daha kalıcı ve üretim odaklı bir nitelik kazandığı 
anlaşılmaktadır. 

Üretici Hale Getirmek için Yapılan Yardımlar 

Türkiye’ye gelen iskânlı göçmenlerin yerleşme süreçleri iki aşamada 
gerçekleşmiştir. İlk aşama yerleşme, ikinci aşama ise üretici duruma geçiştir. 
Devlet, her iki aşamada da göçmenlerin yeni hayatlarına uyum sağlamalarını 
kolaylaştırmak ve onları kısa sürede üretici hale getirmek için çeşitli yardımlar 
yapmıştır. Üretici duruma geçiş süreci, göçmenlerin ekonomik yaşama 
katılımlarını sağlamak üzere tarımsal ve tarım dışı desteklerle 
şekillendirilmiştir. Bu çerçevede göçmen ailelerine ortalama 42,5 dönüm arazi 
tahsis edilmiştir. Türkiye’de çiftçi ailelerinin büyük bölümünün 50 dönümden 
daha az toprağa sahip olduğu göz önünde bulundurulduğunda, bu miktar 
göçmenler açısından dikkate değer bir büyüklük ifade etmektedir. Ayrıca 
üretim sürecine hızlı bir şekilde dâhil olabilmeleri için tohumluk dağıtımı 
yapılmış, tarım araçları verilmiş ve çevirme ile donatım kredileri sağlanmıştır. 
Tarım dışındaki alanlarda ise özellikle zanaatkâr göçmenlere aile başına 
yaklaşık 14.000 TL düzeyinde sermaye desteği verilerek mesleklerini 
sürdürebilmeleri ve ekonomik faaliyetlere katkı sunmaları teşvik edilmiştir 
(Geray, 1970, s.23). Aşağıda Tablo 5’de göçmenlerin üretici konuma geçmesi 
için yapılan ayni yardımlar verilmiştir. 

Tablo 5. Göçmenlere Yapılan Ayni Yardımlar (BCA, 271/29; BCA, 
271/32; BCA, 271/33) 

Yardım Türü  Romanya 
Göçmenler
i 

Bulgarista
n 

Göçmenler
i 

Toplam  

Pulluk (adet) 285 497 782 

Öküz (adet) 355 703 1.058 

Araba (adet) 98 1 99 

At (adet) 35 106 141 

Yemeklik buğday (kg) 170.030 499.378 669.408 

Tohumluk buğday (kg) 87.513 302.376 389.889 

Tarım için arazi (dekar)  17.133 17.852 34.985 

Dükkân (adet)  3 3 

Yakacak (kg)  62.490 62.490 

Tablodaki veriler incelendiğinde, Romanya ve Bulgaristan 
göçmenlerine toplam 782 pulluk, 1.058 öküz, 99 araba ve 141 at yardımı 
yapıldığı görülmektedir. Bunun yanı sıra göçmenlere 669.408 kg yemeklik 
buğday ve 389.889 kg tohumluk buğday dağıtılmış; tarımsal üretimin 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

212 
  

sürdürülebilirliği için toplam 34.985 dekar arazi tahsis edilmiştir. Ayrıca 
Bulgaristan göçmenleri içinde yer alan 3 sanatkâr haneye dükkân verilmiş ve 
62.490 kg yakacak odun yardımı yapılmıştır. Yardımların kapsamı ve 
yoğunluğu, iki grubun iskân statüsü ve yerleşim koşullarına göre 
farklılaşmıştır. 

Romanya göçmenleri (309 hane) için iskân süreci baştan itibaren 
planlı ve tam kapsamlı bir üretim modeli üzerine inşa edilmiştir. Bu grupta 
304 hane (%98,4) toplam 170.030 kg yemeklik buğday, 301 hane (%97,4) ise 
87.513 kg tohumluk buğday yardımı almıştır. Ayrıca 209 haneye 355 öküz, 
98 haneye araba, 35 haneye ise at tahsis edilmiştir. Tarımsal üretimin 
sürekliliği için 285 pulluk dağıtılmış; bunun yanı sıra tüm hanelere, toplam 
17.133 dekar arazi aktarılmış ve böylece hane başına ortalama 50–55 dekar 
toprak düşmüştür. Yardımların neredeyse tüm haneleri kapsaması, Romanya 
göçmenlerinin yerleşimle eş zamanlı olarak doğrudan üretici statüsüne 
yerleştirildiğini göstermektedir. 

Kayıtlara göre, Bulgaristan göçmenlerinden 517 hane, ilk iskân 
mahallinde kalmayıp bir kısmı resmi olarak başka iskân birimlerine 
nakledilmiş, bir kısmı ise kendi imkânlarıyla yer değiştirmiştir. Bu nedenle 
yardım politikalarının etkisi yerleşimini sürdüren yaklaşık 553 hane üzerinden 
değerlendirilmelidir. Bu grupta toplam 499.378 kg yemeklik buğday, 302.376 
kg tohumluk buğday, 497 pulluk, 703 öküz ve 106 at dağıtılmıştır. Çift 
hayvanı desteği 443 haneye ulaşmış olup, bu sayı toplam hane üzerinden 
%41,4e; yerleşimini sürdüren haneler esas alındığında ise yaklaşık %80e 
karşılık gelmektedir. Ayrıca 492 haneye toplam 17.852 dekar arazi verilmiş 
ve bu dağıtım yerleşimini sürdüren haneler içinde %89 gibi yüksek bir orana 
ulaşmıştır. Bunun yanı sıra, 167 haneye 62.490 kg yakacak odun verilmiş ve 
Mecitözü’nde 3 sanatkâr haneye dükkân tahsis edilmiştir. 

Bu veriler birlikte değerlendirildiğinde, Cumhuriyet yönetiminin 
göçmen iskânını kırsal üretimi canlandırmaya yönelik yapısal bir kalkınma 
politikası olarak kurguladığı anlaşılmaktadır. Romanya göçmenlerinde üretim 
kapasitesi yerleşimle eş zamanlı kurulurken, Bulgaristan göçmenlerinde 
destekler yerleşim sürekliliği ve üretime fiilen katılım esas alınarak kademeli 
biçimde yönlendirilmiştir. Bununla birlikte her iki uygulamada da ortak hedef 
açıktır: Göçmen nüfusu tarımsal üretime entegre ederek boş arazileri 
ekonomik değere dönüştürmek ve bölgesel kalkınmayı hızlandırmak. 

Sonuç olarak, göçmenlere sağlanan iaşe, tohumluk, çift hayvanı, 
üretim araçları ve arazi tahsisleri, yerleştirme sürecinin yalnızca barınma 
odaklı değil, kalıcı bir üretim düzeni kurmaya yönelik olduğunu 
göstermektedir. Bu durum, erken Cumhuriyet iskân politikasının hem 
demografik düzenlemeyi hem de üretim odaklı kırsal kalkınmayı birlikte 
hedefleyen bütüncül bir yaklaşıma sahip olduğunu ortaya koymaktadır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

213 
  

Göçmenlere yalnızca ayni değil, nakdî yardımlar da yapılmıştır. 
Özellikle iaşe ve sağlık giderlerinin karşılanması amacıyla parasal destek 
sağlandığı anlaşılmaktadır. Göçmenlerin ülkeye girişlerinden itibaren üretici 
konuma geçene dek en temel ihtiyaçları olan iaşelerinin güvence altına 
alınması, devlet açısından yaşamsal bir zorunluluk olarak görülmüştür. Bu 
doğrultuda hükümet, 1936 yılında yayımladığı yeni bir talimatnameyle iaşe 
konusunu düzenlemiştir. Söz konusu düzenlemeye göre göçmenlerin üç 
aşamada beslenmeleri öngörülmüştür: ülkeye girişte misafirhanelerde, sevk 
sırasında yollarda ve nihayet iskân mahallerinde. Ayrıca, iaşe yardımlarının 
süresi de ülkeye ayak bastıkları andan itibaren bir yıl olarak belirlenmiştir 
(Uzman, 2018, s. 304). Aşağıda Tablo 6’da göçmenlere yapılan nakdi 
yardımlar yer almaktadır. 

Tablo 6. Göçmenlere Yapılan Nakdi Yardımlar (BCA, 271/29; 
BCA, 271/32; BCA, 271/33) 

Yardım türü  Romanya  
Göçmenleri 

Bulgaristan 
Göçmenleri 

Toplam  

Giyim Bedeli 25,5 291 316,5 

İlaç Giderleri 77,64 140 217,64 

İaşe (Yiyecek) 7.351,52 11.989 19.340,52 

Hayvan Yemi - 889 889 

Banka kredileri - 620 620 

Yakacak Giderleri - 1.458 1.458 

Sermaye Desteği  - 260 260 

Nakliye Masrafları - 3.046 3.046 

Muhacir Esas Kayıt defterlerinden elde edilen tablodaki verilere göre, 
Romanya ve Bulgaristan göçmenlerine yapılan nakdi yardımlar, yerleşim 
sürecinin ilk aşamasında hem temel ihtiyaçların karşılanması hem de 
ekonomik uyumun sağlanması amacıyla sistemli bir biçimde yürütülmüştür. 
Devlet desteği, göçmenlerin barınma, beslenme, sağlık, ulaşım ve üretime 
hazırlık gibi zorunlu ihtiyaçlarını kapsayacak şekilde çeşitlendirilmiş; 
yardımların kapsamı ve yoğunluğu ise her iki grubun iskân sürecindeki konum 
ve ihtiyaçları doğrultusunda farklılık göstermiştir. 

Muhacir Esas Kayıt defterlerinde yer alan verilere göre, Romanya ve 
Bulgaristan göçmenlerine yapılan nakdi yardımlar, yerleşim sürecinde temel 
ihtiyaçların karşılanması ve ekonomik uyumun sağlanmasına yönelik olarak 
planlanmıştır. Romanya göçmenleri arasında 300 aileye toplam 7.351,52 lira 
iaşe yardımı yapılmış; ayrıca 56 aileye 77,64 lira tutarında ilaç ve tedavi 
desteği sağlanmıştır. Bunun yanında bir aileye 25,5 lira giyecek yardımı 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

214 
  

yapılması, bu yardım türünün ihtiyaç temelli ve seçici bir uygulama olduğunu 
göstermektedir. Romanya göçmenlerinin nakdi yardımlardan hemen tümünün 
yararlanmış olması, bu grubun iskân sürecinde yerleşim ve geçim 
güvenliğinin doğrudan devlet tarafından üstlenildiğini ortaya koymaktadır. 

Bulgaristan göçmenlerinde ise nakdi yardımlar yerleşim sürecinin 
daha geniş ölçekli ve farklı ihtiyaç alanlarını kapsayan bir yapı 
göstermektedir. Bu çerçevede, 1.070 hanenin yerleşim sürecinde 11.989 lira 
iaşe yardımı yapılmış; 79 haneye toplam 140 lira ilaç gideri karşılanmıştır. 
Muhtaç durumda bulunan 16 haneye 291 lira giyecek yardımı verilmiştir. 
Göçmenlerin beraberlerinde getirdikleri çift hayvanlarının bakımının 
sürdürülmesi için 178 haneye toplam 889 lira hayvan yemi yardımı 
sağlanmıştır. Yerleşim ve taşınma süreçlerinde 396 haneye toplam 3.046 lira 
nakliye bedeli ödenmiştir. Ayrıca ekonomik faaliyetlerini sürdürebilme 
potansiyeli taşıyan 8 haneye 620 lira banka kredisi, 2 haneye ise 260 lira 
sermaye desteği verilmiştir. Kışlık ihtiyaçların karşılanması amacıyla 430 
haneye toplam 1.458 lira yakacak bedeli dağıtılmıştır. 

Romanya göçmenlerinde nakdi yardımlar iaşe ve temel yaşam 
güvenliğinin sağlanmasına yoğunlaşırken; Bulgaristan göçmenlerinde yardım 
kapsamı iaşe, hayvan bakımı, ulaşım, mesleki faaliyet ve kışlık ihtiyaçlar gibi 
daha geniş bir yelpazeye yayılmıştır. Ancak iki durumda da amaç ortaktır: 
Göçmenlerin yerleşim sürecinin ilk aşamalarında temel ihtiyaçlarını güvence 
altına alarak, üretim ve toplumsal uyuma geçişin kesintisiz biçimde 
sağlanması.  

Mesken Yardımları 

Göçmenlerin iskân sürecinde karşılaşılan en temel sorunlardan biri 
barınma ihtiyacının karşılanması olmuştur. Cumhuriyet yönetimi, 
göçmenlerin toplumsal hayata hızlı bir şekilde uyum sağlayabilmeleri için 
sadece arazi tahsisini yeterli görmemiş, kalıcı konutların inşasını da iskân 
politikasının ayrılmaz bir unsuru olarak ele almıştır. Ancak yoğun göç 
dalgaları karşısında, tüm göçmenlere kısa sürede ev sağlanması mümkün 
olmamıştır. Bu nedenle ilk aşamada göçmenlerin bir kısmı yerel halkın 
evlerinde misafir edilmiş, bazen de boş hanelere yerleştirilmişlerdir. 

Barınma meselesi yalnızca Anadolu’da değil, göç hareketlerinin 
yoğun olarak yaşandığı Trakya’da da ciddi bir sorun teşkil etmiştir. Devletin 
yürüttüğü planlı konut inşaatı çalışmaları neticesinde 1934-1937 yılları 
arasında göçmenlere tahsis edilmek üzere yaklaşık 18 bin konut 
yapılabilmiştir. Bu evler, dönemin ekonomik şartları ve kırsal yaşam biçimi 
dikkate alınarak, genellikle tek katlı, iki-üç odalı ve çoğu zaman bitişiğinde 
ahır bulunan yapılar şeklinde inşa edilmiştir. Böylece göçmenlerin barınma 
ihtiyacının giderilmesinin yanı sıra tarımsal üretime uyum sağlamaları da 
kolaylaştırılmıştır (Duman, 2009, s. 486-487). Aşağıda Tablo 7’de 
göçmenlere yapılan mesken yardımları yer almaktadır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

215 
  

Tablo 7. Mesken Yardımları (BCA, 271/29; BCA, 271/32; BCA, 
271/33) 

Yardım Türü Romanya  
Göçmenleri 

Bulgaristan 
Göçmenleri 

Toplam  

Eski tip ev (adet) - 17 17 

Yeni tip ev (adet) 242 249 491 

Metruk ev (adet) 44 2 46 

Ev inşaatı için nakdi yardım (lira) 65,92 24.383 24.449 

Ev için arsa (m2) - 31.332 31.332 

Devlet, göçmenlerin barınma sorunlarını çözmek için hem mevcut 
konutları tahsis etmiş hem de yeni evler inşa etmiştir. Romanya’dan Çorum’a 
iskân edilen 309 hane göçmenin barınma sorunu, iskân sürecinin ilk 
aşamasından itibaren merkezi bir mesele olarak ele alınmıştır. Bu doğrultuda 
göçmenler için 242 adet yeni tip konut inşa edilmiş; ayrıca kullanılabilir 
durumdaki 44 konut onarılarak tahsis edilmiştir. Mesken inşası için hane 
başına 65 lira olmak üzere nakdi destek sağlanmış ve sonuç olarak 286 ailenin 
konut ihtiyacı doğrudan karşılanmıştır. Toplam hane sayısı esas alındığında 
Romanya göçmenlerinin yaklaşık %92’sinin barınma ihtiyacının giderildiği 
görülmektedir. Bu durum, Romanya’dan gelen göçmenlerin iskân sürecinin 
planlı, hızlı ve sonuç odaklı bir biçimde yürütüldüğünü göstermektedir. 

Buna karşılık Bulgaristan göçmenlerinin iskân süreci, hem hane 
sayısının büyüklüğü hem de dönemin politik ve ekonomik koşulları nedeniyle 
daha karmaşık bir nitelik taşımıştır. Çorum’a yerleştirilen 1.070 haneden 
517’sinin zaman içinde iskân yerini terk ettiği veya başka iskân bölgelerine 
nakledildiği bilinmektedir. Dolayısıyla mesken değerlendirmelerinde fiilen 
bölgede kalan haneler esas alınmalıdır. 

Bulgaristan göçmenleri açısından mesken politikası tek bir modele 
dayanmamış, yeni konut inşası ile arsa tahsisi ve konut inşaatı için nakdi 
yardım birlikte yürütülmüştür. Bu kapsamda yaklaşık 270 civarında konut 
doğrudan göçmenlere tahsis edilmiş; ayrıca 62 haneye toplam 31.332 m² arsa 
verilmiş ve 101 haneye toplam 24.130 lira konut yapım desteği sağlanmıştır. 
Böylece bölgede kalmaya devam eden göçmen hanelerin önemli bir kesiminin 
mesken ihtiyacı karşılanabilmiştir. 

Burada özellikle vurgulanması gereken husus, Bulgaristan 
göçmenlerinin 1938 yılında iskân edilmesinin hemen ardından II. Dünya 
Savaşı’nın başlamasıdır. Savaş koşulları; bütçe olanaklarının daralmasına, 
inşaat malzemesi tedarikinin zorlaşmasına ve işgücü ve ulaşımın 
kısıtlanmasına neden olmuş, bu da Bulgaristan göçmenlerinin mesken edinme 
sürecini Romanya göçmenlerine kıyasla daha yavaş ve parçalı hâle getirmiştir. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

216 
  

Buna rağmen uygulanan karma mesken politikası, bölgede kalan haneler 
açısından barınma sorununu büyük ölçüde gidermiştir. 

Yanlarında Getirdikleri 

Göçmenlerin yeni yaşam alanlarına uyum sağlayarak kısa sürede 
üretici bir nüfus haline gelmeleri Cumhuriyet döneminin iskân politikalarının 
temel hedeflerinden biri olmuştur. Bu çerçevede göçmenlerin beraberlerinde 
getirdikleri mesleki araç-gereç, üretim araçları ve çift hayvanları gümrük 
vergisinden muaf tutulmuştur. Böylelikle hem tarımsal üretimin devamlılığı 
sağlanmış hem de göçmenlerin ekonomik hayata hızlı bir biçimde katılmaları 
kolaylaştırılmıştır. 

2510 sayılı İskân Kanunu’nun 31. maddesi, göçmenlerin mesleki 
faaliyetlerini sürdürebilmeleri için özel bir düzenleme içermektedir. Buna 
göre çiftçi, sanatkâr ve tüccar statüsündeki göçmenlere, belirlenen miktarları 
aşmamak kaydıyla, çift hayvanlarını, arabalarını, üretim için gerekli alet ve 
makineleri ile ticaretini yaptıkları malları yanlarında getirme hakkı 
tanınmıştır. Bu düzenleme, hem göçmenlerin geçim kaynaklarını koruyarak 
yeni hayatlarına uyum sağlamalarını hem de ülke ekonomisine katkılarının 
kesintisiz biçimde sürdürülmesini amaçlamıştır (Resmî Gazete, 2510 sayılı 
İskân Kanunu, md. 31, s. 4006). 

Bu yaklaşım, dönemin ekonomik koşullarında devletin yalnızca 
göçmenlere barınma imkânı sunmakla yetinmediğini; aynı zamanda onların 
üretim potansiyelini devam ettirmeye ve geliştirmeye yönelik politikalar 
geliştirdiğini göstermektedir. Böylece göçmenlerin pasif bir nüfus konumuna 
düşmelerinin önüne geçilmiş, aksine kalkınma sürecinde etkin bir unsur 
olmaları hedeflenmiştir. Aşağıda Tablo 8’de göçmenlerin yanlarında 
getirdikleri hayvan/eşya sayıları yer almaktadır. 

Tablo 8. Göçmenlerin Yanlarında Getirdikleri Hayvan/Eşya (BCA, 
271/29; BCA, 271/32; BCA, 271/33) 

Türü  Romanya 
Göçmenleri 

Bulgaristan 
Göçmenleri  

Toplam 

Büyükbaş 146 538 684 

Küçükbaş 411 535 946 

At  92 12 104 

Eşek  6 1 7 

Araba 118 263 381 

Pulluk  8 9 17 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

217 
  

Göçmenlerin beraberlerinde getirdikleri hayvanlar ve tarımsal araçlar, 
onların üretici konuma geçme konusundaki niyetlerini ve imkânlarını 
göstermektedir. Romanya göçmenleri 146 büyükbaş, 411 küçükbaş hayvan, 
92 at, 6 eşek, 118 araba ve 8 pulluk getirmiştir. Bulgaristan göçmenleri ise 
538 büyükbaş, 535 küçükbaş hayvan, 12 at, 1 eşek, 263 araba ve 9 pullukla 
yerleşim bölgelerine ulaşmıştır. 

Toplamda 684 büyükbaş ve 946 küçükbaş hayvanın varlığı, 
göçmenlerin tarımsal üretime hızla katılabilecek bir potansiyele sahip 
olduklarını ortaya koymaktadır. At, eşek, araba ve pulluk gibi unsurlar ise 
onların tarım ve taşımacılık faaliyetlerinde kendi imkânlarıyla ayakta 
kalabileceklerini göstermektedir. 

Burada dikkat çeken nokta, Romanya göçmenlerinin özellikle at 
varlığının yüksek oluşu ve bu sayede ulaşım ile tarımsal işlerde daha avantajlı 
konumda bulunmalarıdır. Buna karşılık Bulgaristan göçmenleri, büyükbaş 
hayvan sayısındaki üstünlükleri ve daha fazla araba ile pulluk getirmeleri 
sayesinde tarımsal üretimde güçlü bir başlangıç yapabilecek bir tablo 
çizmektedir. 

Sonuçta, hem Romanya hem de Bulgaristan göçmenleri yanlarında 
getirdikleri hayvanlar ve araçlarla yeni hayatlarına üretici bir şekilde başlama 
gayreti içinde olmuşlardır. Ancak Romanya göçmenlerinin iskânlı, 
Bulgaristan göçmenlerinin serbest statüde olması, bu varlıkların yerleşim 
sürecindeki kullanım biçimlerinde de farklılık yaratmıştır. 

 

Sonuç  

Balkan coğrafyasında yüzyıllar boyunca yaşanan siyasal ve toplumsal 
dönüşümler, Türk nüfusunun Anadolu’ya yönelen göçlerinde temel belirleyici 
olmuştur. 1877–1878 Osmanlı-Rus Savaşı ve 1912–1913 Balkan Savaşları 
sonrasında hız kazanan bu hareket, Cumhuriyet döneminde planlı bir iskân 
politikası çerçevesine kavuşturulmaya çalışılmıştır. Atatürk döneminde 
Balkanlardan Türkiye’ye yönelen göç, yalnızca zorunlu bir nüfus hareketi 
değil, ulus-inşa sürecinin ve nüfusun artırılması hedefinin bilinçli bir parçası 
olarak değerlendirilmiştir. Bölgedeki siyasal baskılar ve asimilasyon 
politikaları göçü kaçınılmaz kılarken, Türkiye’nin Balkan devletleriyle 
yaptığı ikili anlaşmalar bu sürecin planlı ve denetimli bir şekilde 
yürütülmesini sağlamıştır. Böylece devlet, bir yandan dış baskı altındaki 
soydaş toplulukların güvenliğini ve kültürel sürekliliğini teminat altına almış, 
diğer yandan Anadolu’da toplumsal bütünleşmeyi, ulusal kimliğin 
güçlendirilmesini ve savaş yıllarında azalan nüfusun yeniden inşasını 
hedeflemiştir. Bu doğrultuda 1923–1938 yılları arasında yaklaşık 400 bin kişi 
Anadolu’nun çeşitli bölgelerine yerleştirilmiş; 1936–1938 yıllarında Çorum’a 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

218 
  

iskân edilen 1.379 hane (5.600 kişi) ise bölgenin demografik yapısı ve üretim 
ekonomisi üzerinde doğrudan etkili olmuştur.  

Göçmen nüfusun genç (0–45 yaş: %84,8) ve tarımsal üretime hazır 
(%96,3 çiftçi) yapısı, Cumhuriyet’in kırsal kalkınma politikalarıyla 
uyumludur. Nitekim 1935–1940 yılları arasında Çorum’daki nüfus artışının 
%44,2’si göçmen yerleştirmelerinden kaynaklanmıştır. Ancak 
Bulgaristan’dan gelen 1.070 hanenin yaklaşık yarısının (517 hane) ilerleyen 
yıllarda ilk yerleşim yerlerinden ayrılması, iskânın uzun vadeli demografik 
etkisini sınırlamıştır. 

İskân uygulamalarında Romanya ve Bulgaristan göçmenleri arasında 
farklılıklar dikkat çekmektedir. 1936 Romanya göçmenleri (309 hane) için 
242’si yeni, 44’ü onarılan olmak üzere 286 konut sağlanmış ve yaklaşık %92 
barınma oranına ulaşılmıştır. 1938 Bulgaristan göçmenlerinde (1.070 hane) 
ise süreç II. Dünya Savaşı koşulları nedeniyle kademeli ilerlemiş; yerleşimini 
sürdürenler için yaklaşık 270 konut, 31.332 m² arsa ve 24.130 TL ev yapım 
yardımı yapılmıştır. 

Göçmenlerin 684 büyükbaş, 946 küçükbaş, 381 araba ve 17 pulluk ile 
gelmiş olmaları, üretime geçişi hızlandırmış; devlet tarafından sağlanan 782 
pulluk, 1.058 öküz, 669.408 kg yemeklik buğday, 389.889 kg tohumluk 
buğday ve 34.985 dekar arazi, tarımsal üretimin sürekliliğini mümkün 
kılmıştır. Böylece Romanya göçmenlerinde üretim düzeni yerleşimle 
eşzamanlı, Bulgaristan göçmenlerinde ise yerleşimin kalıcılığına bağlı olarak 
aşamalı şekilde gerçekleşmiştir. 

Sonuç olarak, Balkan göçmenlerinin Çorum’daki iskânı yalnızca 
nüfusun mekânsal dağılımını değil, kırsal üretim yapısının yeniden 
örgütlenmesini, toplumsal bütünleşmenin güçlendirilmesini ve bölgesel 
kalkınmanın hızlanmasını sağlamıştır. Çorum bu süreçte, erken 
Cumhuriyet’in demografik mühendislik ve kırsal modernleşme politikalarının 
sahada şekillendiği bir uygulama alanı olmuştur. 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

219 
  

Kaynakça 

Arşiv Kaynakları 

T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet 
Arşivi  (BCA) 

Kod:271, Muhacir Esas Kayıt Defteri, Defter No:29, İl: Çorum, İlçe: 
Sungurlu, (1936–1950) 

Kod:271, Muhacir Esas Kayıt Defteri, Defter No:32, İl: Çorum, 
İlçeler: Sungurlu, İskilip, Bayat, (1936–1952).  

Kod:271, Muhacir Esas Kayıt Defteri, Defter No:33, İl: Çorum, 
İlçeler: Merkez, Alaca, Sungurlu, Mecitözü, (1936–1972).   

Telif Eserler 

Ağanoğlu, H. Yıldırım (2017). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 
Balkanların Makûs Talihi: Göç. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Arı, K. (1992). Cumhuriyet dönemi nüfus politikasını belirleyen temel 
unsurlar. Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 8(23), 409-420. 

Arslan, A. (2014). Atatürk döneminde Romanya’dan Türk 
göçleri ve göçmenlerin Türkiye’de iskânları. Turkish Studies, 9(4), 31-
50. 

Çulha, İ. (2017). Bulgaristan Türklerinin Türkiye’ye göç süreci 
(1950-1951). Akademik-Der, (1), 52. 

Duman, Ö. (2008). Atatürk dönemi Romanya’dan Türk göçleri 
(1923–1938). Bilig, (45), 23–44. 

Duman, Ö. (2009). Atatürk döneminde Balkan göçmenlerinin 
iskân çalışmaları (1923-1938). Atatürk Yolu Dergisi, (43), 473-490. 

Genel Nüfus Sayımı 20 İlkteşrin 1940: Vilayetler, kazalar, nahiyeler 
ve köyler itibariyle nüfus ve yüzölçü (Devlet İstatistik Enstitüsü Yayın No: 
158). (1941). Ankara: Devlet İstatistik Enstitüsü. 

Genel Nüfus Sayımı, Çorum Vilayeti 20 İlkteşrin 1935 (C. 16, Devlet 
İstatistik Enstitüsü Yayın No: 75). (1937). Ankara: Devlet İstatistik Enstitüsü. 

Geray, C. (1970). Türkiye’de göçmen hareketleri ve 
göçmenlerin yerleştirilmesi. Amme İdaresi Dergisi, 3(4), 8-36. 

Halaçoğlu, A. (1999). Balkan Savaşlarında Anadolu’ya yönelik 
göçler ve sonuçları. Osmanlı 4. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 669-
676. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

220 
  

İpek, N. (1996). Göçmen köylerine dair. Tarih ve Toplum, 25(150). 
15-21. 

İpek, N. (2006). İmparatorluktan ulus devlete göçler. Trabzon: 
Serander Yayınları. 

Kocacık, F. (1999). Rumeli’den Anadolu’ya yönelik göçler ve 
sonuçları. Osmanlı (Cilt 4). Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 655-660. 

Öksüz, H. (2000). İkili ilişkiler çerçevesinde Balkan ülkelerinden 
Türkiye’ye göçler ve göç sonrası iskân meselesi (1923-1938). Atatürk Dergisi, 
3(1), 169-188. 

Resmi Gazete, ‘2510 Sayılı İskân Kanunu 14/06/1934’, 21 Haziran 
1934, https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/2733.pdf. 

Sofuoğlu, A.,- Yıldırım, S. (2012). Balkan Savaşları ve göç. Türk 
Yurdu, (303).ss. 93-97. 

Şahin, S., & Yılmaz, M. (2008). Cumhuriyet döneminde Çorum ilinde 
nüfus gelişimi. In Uluslararası Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Çorum 
Sempozyumu (Vol. 3,). Çorum: Çorum Belediyesi Yayınları. 1473-1487 

Şimşir, B. N. (1986). Bulgaristan Türkleri (1878–1985). Ankara: 
Bilgi Yayınevi. 

Uzman, N. (2018). Türkiye’nin mülteci ve muhacir politikaları (1923-
1947). Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları. 

Ülküsal, M. (1987). Dobruca ve Türkler (2. baskı). Ankara: Türk 
Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Yakut, K. (2015). Cumhuriyet’in ilk yıllarında Balkanlardan 
Türkiye’ye yapılan göçler. Yedinci Uluslararası Atatürk Kongresi (17-22 
Kasım 2011, Üsküp-Manastır, Makedonya) (1). Ankara: Atatürk Araştırma 
Merkezi. 459-477 

Yıldırım, H. (2019). Romanya göçmenlerinin Çorum’da iskânı 
(1936). In Z. Gölen & A. Temizer (Eds.), VII. Uluslararası Balkan Tarihi 
Araştırmaları Sempozyumu: Balkanlar’a ve Balkanlar’dan Göçler 
(Osmanlı’dan Cumhuriyet’e)  Ankara: Gece Kitaplığı. 157-182 

Yıldırım, H.(2020). Bulgaristan Göçmenlerinin Çorum’da İskânı 
(1938). Balkan Araştırma Enstitüsü Dergisi, 9(1).199-229. 
https://doi.org/10.30903/Balkan.746560 

Yıldırım, H. (2022). “Göçmen ve Mülteci Esas Kayıt Defterine Göre 
Çankırı’da Bulgaristan Göçmenlerinin İskânı (1938)”, International Journal 
of Eurasia Social Sciences (IJOESS), 13(47), 105-121. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

221 
  

Yıldırım, S. (2016). Cumhuriyet dönemi nüfus politikaları 
çerçevesinde göç ve göç politikaları (1921-1960). Hacettepe Üniversitesi 
Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (24), 273-301. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





223 
  

 

 

 

Çorum Halk Kültüründe Kutsal Ağaç Anlatıları 

 

Altuğ Ortakcı* 

 

Giriş 

Kutsal kavramı, toplumların kolektif belleğinde yalnızca dini bir 
kategori değil, aynı zamanda doğa ile insan arasındaki ilişkinin sembolik bir 
yansımasıdır. Durkheim’e göre kutsal, toplumun ortak ülküsünün yaşatılması 
amacıyla üretilen kolektif bilincin ürünüdür; bir nesne ya da mekân gündelik 
işlevinden çekilip tabu çerçevesine alındığında artık tartışılmaz bir nitelik 
kazanır (Adam: 2017). Eliade ise Kutsal ve Kutsal Dışı’nda dinsel insan için 
doğanın hiçbir zaman yalnızca “doğal” olmadığını; daima dinsel bir değer 
yüklü olduğunu ifade eder. Ona göre kozmos tanrısal bir yaratılışın ürünüdür 
ve bu nedenle kutsallık onun iliklerine dek işlemiştir. Gökyüzü aşkınlığı, 
yeryüzü bereketi ve sürekliliği, kozmik ritimler düzeni ve uyumu temsil eder; 
kozmos canlı bir organizma gibi kutsallığı sürekli ifşa eder (Eliade, 2019: 103-
104). Eliade’nin “kozmosun şifre olarak okunması” düşüncesi, doğanın 
yalnızca estetik ya da biyolojik bir düzen değil, aynı zamanda kutsalın çok 
yönlü hallerini sergileyen bir organizma olarak kavranmasına imkân verir. 

Bu bağlamda ağaç, yalnızca bitkisel hayatın bir parçası değil, kozmik 
düzenin en güçlü simgesidir. Kozmik ağaç imgesi, evrenin merkezi, hayatın 
gizemi, ölümsüzlük ve yeniden doğuş fikirlerinin ifadesi olarak farklı 
kültürlerde görünür kılınmıştır. Ağacın tohumdan filizlenmesi, büyümesi, 
kökleriyle geçmişi, gövdesiyle bugünü, dallarıyla geleceği işaret etmesi, 
dinsel insanın kozmosu okuma biçimlerinden biridir. Eliade’nin ifadesiyle, 
“ağaç imgesi sadece kozmosu değil, hayatı, gençliği, bilgeliği, ölümsüzlüğü 
ve yeniden doğuşu da temsil eder” (Eliade, 2019: 131-133). 

Türk mitolojik evren tasavvurunda ağaç, üç kozmik katmanı birbirine 
bağlayan eksen olarak hayatın sürekliliğini temsil eder (Roux, 1994; Ögel, 
1995; Bayat, 2018). Çamın her dem yeşil yapısı ölümsüzlüğün, meşenin 
köklülüğü dayanıklılığın, servinin göğe yükselişi ebediyetin sembolüdür 
(Ocak, 2012; Ergun, 2017). Bu sembolizm yalnızca doğa betimlemesi değil; 
tabular, ritüeller ve toplumsal işlevlerle iç içe geçmiş bir kültürel hafıza 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, Hitit Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı 
Bölümü, Çorum/Türkiye. E-posta: altugortakci@hitit.edu.tr/ [ORCİD: 0000-0001-5797-8470]. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

224 
  

göstergesidir. Anadolu’da ziyaret ağaçlarına bez bağlama, adak adama, ağacın 
kesilmesi hâlinde zarar göreceğine dair inanışlar ya da rüya aracılığıyla 
uyarılma gibi unsurlar, kutsalın doğada izdüşümünün halk kültüründeki 
tezahürleridir. 

Ağaç kültü, farklı kültürlerde benzer şekilde gelişmiş bir inanç 
sistemidir. Orta Asya Türk topluluklarında ulu ve yaşlı ağaçlara kurban 
sunulmuş, dualar edilmiş ve bu ağaçlara dokunulmaktan kaçınılmıştır (Ocak, 
2012: 132). Arap topluluklarında bazı ağaçların cin ve meleklerin mekânı 
olduğuna inanılmış, şifa ve koruyuculuk vasfı yüklenmiştir. Anadolu’da ise 
özellikle servi, ardıç, çam ve kayın gibi türler kutsal kabul edilmiştir. Bu 
bağlamda Türk kültüründeki doğa kültlerinin Eski Yunan veya Roma’daki 
gibi bağımsız tanrılarla özdeşleştirilmediği; tanrıya değil, tanrısal olana işaret 
ettiği unutulmamalıdır (Ergun, 2017: 22). Ağaç, Tanrı’nın yerini alan bir 
varlık değil, ilahi güçle iletişime aracılık eden bir unsur olarak görülmüştür. 

Orman kültü de bu anlayışla bağlantılıdır. Avcı-toplayıcı dönemlerin 
toplumsal belleğinde orman kutsal bir mekân olarak varlığını sürdürmüş, 
ancak toplumsal üretim biçimlerinin değişmesiyle bu kutsiyetin niteliği de 
dönüşmüştür (İnan, 2000: 62). Sibirya ve Altay-Sayan Türklerinde ormanın 
hamisi olarak kabul edilen ayı, bu kültün en güçlü simgelerinden biridir. 
Ayı’ya dair tabu niteliğindeki inançlar, av ritüellerinde sunulan adaklar ve ayı 
kafataslarının kutsanması, orman ruhunun koruyucu niteliğini göstermektedir 
(Bayat, 2017: 206). Anadolu coğrafyasında ise ağaç kültü, İslamiyet sonrası 
süreçte atalar kültüyle birleşmiş ve “ağaç evliya” ya da “ağaç eren” 
kavramlarıyla anılır olmuştur. Bu çerçevede alıç ağacını kesenin 
cezalandırılacağına dair inançlar (Gezgin, 2022: 26) ya da Arçuri isimli orman 
iyesine dair anlatılar (Bayat, 2017: 207), kutsalın koruyucu ve cezalandırıcı 
işlevlerinin halk anlatılarında yaşatıldığını göstermektedir. 

Kutsal ağaçlarla ilgili anlatılar yalnızca bireysel tecrübelerin ürünü 
değildir; toplumun ortak hatırlama biçimlerinin, yani kolektif hafızanın bir 
parçasıdır. Halbwachs’a göre bireyler hatırlarken aslında hiçbir zaman yalnız 
değildir; kendi geçmişimizi bir grubun geçmişiyle karıştırır, başkalarının 
tanıklıklarıyla pekiştiririz (Halbwachs, 2017: 9-13). Bu nedenle bir olaya dair 
hafızamız, çoğu zaman sadece bireysel deneyimlerimizin değil, aynı zamanda 
başkalarının hafızalarının da ortak zeminde yeniden inşasıdır. Çorum 
yöresinde derlenen kutsal ağaç anlatıları da bu şekilde kuşaktan kuşağa 
aktarılan kolektif bir hafızada şekillenmektedir. “Rüyada uyarılma”, “ağacı 
kesenin zarar görmesi” ya da “ziyaret ağacına bez bağlama” gibi unsurlar 
bireysel deneyimlerin ötesinde, ortak belleğin bir yansımasıdır. Halbwachs’ın 
belirttiği gibi, bir hatıra artık çağrışılamıyorsa bunun nedeni, o hatıranın 
göndermede bulunduğu grubun uzun süredir bir parçası olunmamasıdır 
(Halbwachs, 2017: 20). Kent yaşamında kutsal ağaçlara dair algının 
zayıflamasının temel nedeni budur. Kutsalın hafızasını taşıyan grupların 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

225 
  

dışında kalan bireyler, bu hafızayı yeniden üretememekte; böylece kırsalda 
kolektif belleğin canlı tuttuğu inanç ve pratikler kentte anlamını yitirmektedir.  

Diğer yandan geleneksel toplumlarda kutsal mekânlarla kurulan 
ilişkiyi en görünür biçimde taşıyan anlatı türleri efsane ve memoratlardır. Bu 
türler, kutsalı görünür kılarken inanca dayalı davranış kalıplarını -tabular, 
kaçınmalar, ritüelleri- meşrulaştırır. Böylece kutsallık atfedilen nesne, mekân 
ya da kişiler dokunulmazlık kazanır. Bu noktada efsane ve memorat türleri, 
kutsal mekânlarla kurulan ilişkinin sözlü kültürdeki en önemli taşıyıcılarıdır. 
Efsaneler, olağanüstü unsurları barındıran, belirsiz zamanlara dayalı, kişi–
yer–olay ekseninde gelişen ve toplulukça inandırıcı kabul edilen kısa 
anlatılardır (Sakaoğlu, 1980; Seyidoğlu, 2005; Alptekin, 2014). Memoratlar 
ise anlatıcının doğrudan yaşadığı veya tanık olduğu olağanüstü deneyimlere 
dayanır; inanç değeri yüksek, zaman açısından yakınlığı daha belirgin 
anlatılardır (Çobanoğlu, 2015; Pehlivan, 2009; Hallaç, 2018). Sahadan 
derlenen örnekler çoğu zaman bu iki türün iç içe geçtiğini gösterir. Kişisel bir 
deneyim kuşaktan kuşağa aktarılıp efsaneleşebilir yahut eski bir efsane, yeni 
bir kişisel tecrübeyle memoratlaşabilir. Tür tayini yapılırken deneyimin 
konumu, zamansallık, özne ve mekânın belirginliği, inanç şiddeti ve aktarım 
zinciri gibi ölçütlerin birlikte değerlendirilmesi gerekir. 

Bu anlatıların tür tasnifi için deneyimin konumu, zamansallık, özne 
ve mekânın belirginliği, inanç şiddeti ve aktarım zinciri gibi ölçütler dikkate 
alınabilir. “Ben yaşadım” ya da “akrabam gördü” gibi birinci el anlatımlar 
memorata yakınken; “köyde anlatılır” veya “eskiden olmuş” gibi belirsiz 
zaman ve özneye sahip anlatılar efsane özellikleri taşır. Ziyaret ağaçlarından 
dal kesen birinin rüyada uyarılması gibi kişisel geri bildirimler memorat 
nitelikli iken, “bu ağaçtan dal çıkarılmaz” biçimindeki genelleştirilmiş 
yasaklar efsane kalıbına yakındır. Bu nedenle her anlatının tür tayini tek bir 
ölçütle değil, farklı göstergelerin birlikte değerlendirilmesiyle yapılmalıdır. 

Motif düzeyinde bakıldığında, bu anlatılar yerel varyantların evrensel 
temalarla buluştuğu zengin bir alan sunar. Stith Thompson’un kataloğu temel 
alınarak yapılan çözümlemelerde rüyada ikaz, kutsalın cezalandırması, adak 
ve bez bağlama, ağaç ereni/evliya motifi ya da yıldırım gibi kozmik işaretler 
öne çıkmaktadır. Bu motifler yalnızca halk inanışlarının çeşitliliğini değil, 
aynı zamanda kolektif belleğin sürekliliğini de göstermektedir. İşlev açısından 
değerlendirildiğinde ise W. Bascom’un (2019) dört işlevi açıklayıcıdır: 
anlatılar kutsal mekâna dair doğru davranış repertuvarını öğretir, tabuların 
meşruiyetini sağlar, topluluk kimliğini pekiştirir ve estetik-performatif 
yönüyle aktarımı kolaylaştırır. Böylece kutsal ağaç anlatıları, yalnızca “ne 
söylendiğini” değil, aynı zamanda “ne işe yaradığını” da açığa çıkarır. 

Bu çalışmanın amacı, Çorum yöresinde kutsal ağaçlara dair anlatıları 
derlemek, sınıflandırmak ve bu anlatılar üzerinden hem kültürel sürekliliğin 
izlerini hem de halk inançlarının toplumsal işlevlerini ortaya koymaktır. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

226 
  

Çalışma, şu başlıklar çerçevesinde yürütülecektir: Anlatı / Rivayet, Kutsal 
Mekânın Adı, Unsuru, Tabular ve Kaçınmalar, Ritüelistik Uygulamalar, 
Toplumsal İşlev. 

Araştırmanın verileri, Hitit Üniversitesi Girişimsel Olmayan 
Araştırmalar Etik Kurulu onayı (2024) sonrasında yürütülen saha 
araştırmasına dayanmaktadır. Doğal ortamda katılımlı gözlem ve görüşme 
teknikleri uygulanarak elde edilen veriler yazıya aktarılmış; ardından nitel 
çözümleme ve yorumlama yöntemiyle değerlendirilmiştir. Arazi çalışması 
toplam 51 köyü kapsamış olsa da, bu makalede yalnızca 10 köyde tespit edilen 
anlatılar ayrıntılı biçimde tablolar halinde ele alınacaktır. 

Çalışmanın önemi, yöreye özgü bir fenomeni belgelemesinin 
ötesinde, Türk dünyasının farklı coğrafyalarında da gözlenen bir kültürel 
mirasın yerel tezahürlerini ortaya koymasında yatmaktadır. Kırsalda kutsalın 
bir parçası olarak doğayı koruyan bu anlatıların, modern kent toplumlarında 
anlamlandırılmakta güçlük çekilmesi, doğa ile uyumun zayıfladığını 
göstermektedir. Dolayısıyla bu anlatıların korunması, yalnızca bir inanç veya 
ritüel geleneğinin değil, aynı zamanda somut olmayan kültürel mirasın ve 
kolektif hafızanın korunması anlamına gelmektedir. Yukarıda da belirtilen 
başlıklar üzerinden ele alınacaktır.   

Saha Verilerinden Örnekler  

Bu bölümde, yürütülen alan araştırmasından seçilmiş on köye ait yerel 
anlatılar özetlenecek, ardından her vaka standart bir tablo ile çözümlenecektir. 
Seçim ölçütleri; (1) motif çeşitliliği (rüyada uyarı, ceza–telafi döngüsü, “bir 
dalını bile göndermez” formülü, bez/mum/niyaz), (2) kutsal unsur birlikteliği 
(ağaç–türbe/ziyaret–taş/su), (3) tür temsiliyeti (memorat ağırlıklı aktarım, 
efsanevi çekirdekler) ve (4) coğrafî yayılım ile köyler arası dolaşım olmuştur. 
Her vaka örneğinde önce anlatı özü verilecek, ardından “Kutsal Mekânın Adı, 
Unsuru, Tabular ve Kaçınmalar, Ritüelistik Uygulamalar, Toplumsal İşlev, 
Tür (efsane/memorat)” başlıklarıyla açıklamalar tabloda sunulacaktır. Bu 
düzen, anlatıların yalnızca “ne anlattığını” değil, ne işe yaradığını (doğa 
koruma/sosyal kontrol/kolektif bellek) daha görünür kılacaktır.   

1. Acıpınar Köyü 

Başlık Bilgi 

1. Anlatı / Rivayet Türbenin/dedenin çevresindeki meşelik ve 
çamlardan evlere dal/kozalak/odun götürülmez; 
ihtiyaç olursa yalnızca içeride yakılır/kullanılır. 
“Götürürsen rüyana girer, kurban ister” denir. Şifa 
anlatısı olarak çocukken ayağı yamuk olan birinin 
türbeye niyaz sonrası iyileştiği söylenir. Ayrıca 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

227 
  

“Yavu Baba’nın attığı” rivayet edilen bir kutsal taş 
vardır; ziyaretçiler taşla temas edip dilekte bulunur. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Türbe/Dede çevresi; Yavu Baba’nın taşının 
bulunduğu ziyaret. 

3. Unsuru Ağaç (meşe, çam), taş (Yavu Baba’ya atfedilen taş), 
mekân (türbe/dede). 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

- Dışarıya odun/dal/kozalak çıkarılmaz. - Kullanım 
gerekirse yalnızca türbe içinde yapılır. - İhlalin rüya 
uyarısı ve kurban talebi ile sonuçlanacağı anlatılır. 

5. Ritüelistik 
Uygulamalar 

Niyaz, rüyadan sonra kurban sunma, taşa dokunarak 
şifa arama,  

6. Toplumsal İşlev Doğanın koruması (ağaçların kesilmemesi), sosyal 
kontrol (tabu yoluyla caydırıcılık), aidiyet/kolektif 
bellek (türbe ve taş etrafında ortak pratikler). 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memorat (yakın çevre/tanıdık atıfları, rüya ve şifa 
deneyimi anlatıları). 

Acıpınar Köyünden derlenen anlatılar, türbe–ağaç–taş üçlüsünün 
ördüğü bir “kutsal yapı” içinde işletilen yasaklarını açıkça gösterir: Anlatıya 
göre odun/dal/kozalak kutsal alandan dışarı çıkarılamaz, yalnızca mekân 
içinde kullanılır; bu kuralın ihlali rüya yoluyla bildirilen uyarıya dönüşür ve 
kurbanla telafi edilmesi beklenir. Bu çerçevede anlatılar, bir yandan kutsal–
profan sınırını ritüel olarak pekiştirirken, öte yandan ağaçların korunmasına 
vesile olur. Diğer yandan anlatının memorat niteliği (yakın çevre/deneyim 
atıfları) ise inandırıcılığı güçlendirir. 

2. Türkler Köyü – Çamlar Mevkii 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet Köy kenarında òkò büyük çam ve dòbònde adı 
bòlònmeyen bòr yatır vardır. Çamlardan bòrò 
çevresòndekò toprak sürülünce devròlòr. Köyden bòr 
kòşò devròlen çamın dalını evòne götürünce geceler 
boyu uykusuzluk/“ev yanıyor” hòssò yaşar; dalı gerò 
getòrònce rahatlar. Bu vaka “zòyaretten 
dal/kozalak/odun götürülmez” anlayışını perçònler; 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

228 
  

köylüler ağaçlara dokunmamayı kutsal bòr ödev 
olarak görür. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Çamlar Mevkòò (Çamlar Dede); dòbònde adı belòrsòz 
yatır/zòyaret. 

3. Unsuru Ağaç (òkò büyük çam), mekân (yatır/zòyaret). 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

- Dal/kozalak/odun eve taşınmaz. - Kesòm ve 
baltalama yapılmaz. - İhlal “huzursuzluk/yanma 
hòssò” ve gerò òade zorunluluğuyla sonuçlanır. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Nòyaz ve adak zòyaretlerò; (yerelden aktarıma göre) 
kutsal ağaçlara dokunmama pratòklerò. 

6. Toplumsal İşlev Doğanın koruması (çok yaşlı çamların yaşatılması), 
sosyal kontrol (ceza–òade anlatılarıyla caydırıcılık), 
yerel bellek/aòdòyet (Çamlar’ın köy kòmlòğònde 
odak olması). 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memorat (yakın kòşò ve somut vakaya dayalı 
aktarım). 

Türkler köyüne dair anlatıda, çam–yatır birlikteliğinin çevresinde 
oluşan yasaklar görülmektedir. Kutsal alandan dışarıya dal/kozalak/odun 
taşımama ve bunları kesmekten kaçınma, somut bir ihlal–ceza–iade silsilesi 
(uykusuzluk/yanma hissi, geri bırakma sonrası rahatlama) görülmektedir. Bu 
sürecin sosyal normlarla ayakta tutulduğu görülür. Bu mekanizma hem 
kutsal–gündelik sınırını görünür kılan bu anlatının memorat olduğu ifade 
edilebilir. Bu durum normun inandırıcılığını artırmaktadır.  

3. Kozören Köyü – Efsuncu Baba 

Başlık Bilgi 

1. Anlatı / Rivayet Ziyarette yaprak dâhil hiçbir bitki unsurunun eve 
götürülemeyeceği, buna karşılık kurbanın orada 
kesilip pişirilebileceği, ocağın yakılıp çayın 
demlenebileceği anlatılır; “vermez” ifadesi 
yasaklığı pekiştirir. Efsuncu Baba’nın Hacı Bektaş-
ı Veli devriyle ilişkilendirildiği ve kayanın 
üzerinde “beş parmak izi” bulunduğu rivayet edilir. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

229 
  

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Efsuncu Baba/Ersinci Dede Türbesi; yanında “beş 
parmak izi”nin görüldüğü kaya. 

3. Unsuru Ağaç (pelit, çam), taş (parmak izli kaya), mekân 
(türbe/ziyaret). 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

- Dal, yaprak, çalı, kozalak dâhil hiçbir unsur eve 
taşınmaz. - Kesim/baltalama yapılmaz. - Kullanım 
gerekirse yalnızca ziyaret içinde olur. 

5. Ritüelistik 
Uygulamalar 

Kurban kesme ve orada pişirme, ocağı yakma/çay 
demleme, niyaz; Perşembe/Cuma ve Pazar 
akşamları ışık yakma geleneği; ziyaret suyu içme. 

6. Toplumsal İşlev Doğanın koruması (ağaç dokunulmazlığı), sosyal 
kontrol (yasak söylemiyle caydırıcılık), 
aidiyet/bellek (Hacı Bektaş bağlantılı efsane ve 
gece ışığı pratiğiyle mekânın sürekli 
kutsallaştırılması). 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Efsane ağırlıklı (Hacı Bektaş bağlantısı ve “parmak 
izi” motifi belirleyici; memorat unsurlar sınırlı). 

Kozören/Efsuncu Baba verisi, “yaprağını dahi vermez” formülüyle 
özetlenen kullanım-dışarı taşıma yasağını gösterirken, gece ışık yakma ve 
Hacı Bektaş’a atıf yapan parmak izi efsanesi mekânın devam eden kutsallığına 
işaret eder; bu yapı hem kutsal-gündelik sınırını görünür kılar hem de doğal 
çevrenin korunmasına dolaylı yoldan katkı sağlar. Tür olarak anlatım efsane 
ağırlıklıdır; kişisel vaka atıfları zayıf kaldığı için memorat boyutu sınırlıdır. 

4. Kutluca Köyü – “Isıtma” (Çınarlık) Ziyareti 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet Ulu çınarların ve “Isıtma” denòlen şòfalı suyun 
bulunduğu zòyaret yerònden bòr dal bòle eve 
götürülemez; “evde yakarsan zarar veròr” denòr. 
Götürenleròn hayvanının ölmesò, evònde 
huzursuzluk yaşaması gòbò cezalar anlatılır; bòr 
vakada rüyada uyarı gelòr (“keseydòn görecektòn”). 
Babayı ağaç kesmekten annenòn ‘boşanırım’ tehdòdò 
vazgeçòròr. Gece abdest alan sakallı bòr zât 
görüldüğü de söylenòr. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

230 
  

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Yerel olarak Isıtma/Isıtma Tekkesò; Çınarlık 
(belòrgòn bòr türbe/mezar adı veròlmez; “ağacın 
kendòsò” kutsaldır). 

3. Unsuru Ağaç (çınar), su (şòfalı kaynak/çeşme), mekân 
(zòyaret/çınarlık). 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

- Dal/odun dışarı çıkarılmaz; evde yakılmaz. - 
Kesòm/baltalama yapılmaz. - Gereklò kullanım 
yalnızca mekân òçònde olur. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Nòyaz, şòfa amaçlı yıkanma/abdest (Isıtma suyu), 
kurbanı orada kesòp pòşòrme ve pòknòk/òmece tarzı 
toplu kullanım. 

6. Toplumsal İşlev Doğanın korunması (asırlık çınarların 
dokunulmazlığı), sosyal kontrol (rüya/zarar 
anlatıları ve aòle òçò yaptırımlar), kolektòf bellek ve 
mekânın bakımı (torunların onarımı, süreklò 
kullanım). 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memorat ağırlıklı (bòròncò el/aòle òçò tecrübeler 
baskın; gece “görünme” ve şòfa suyu etrafında 
efsane motòflerò eşlòk eder). 

Kutluca köyündeki anlatılarda, ağaç–su ekseninde kurulan bir yapı 
bulunmaktadır. Bu kutsal alanla içinde işleyen kurallar bulunmaktadır. Diğer 
alanlarda olduğu gibi burada mekan içi ve dışı olmak üzere yasağın 
uygulandığı görülmektedir. Kısaca; ağaçların herhangi bir parçası dışarı 
çıkarılmaz, ihtiyaç varsa kutsal mekân içinde zarar gelmez; ihlal durumunda 
yaptırımlar doğaüstü unsurlar tarafından uygulanır. Bunlar; rüya uyarısı ve 
uğursuzluk/zarar anlatılarıyla pekiştirilir. Şifa amaçlı Isıtma suyunu kullanma 
ziyareti canlı tutarken, asırlık çınarların korunmasına da hizmet eder; kişisel 
tanıklıkların yoğunluğu nedeniyle anlatı memorat karakterindedir.  

5. Örencik Köyü – “Eminlik” Ziyareti 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet Sökülen ağaçları kepçeyle alan kòşò gece 
uyutulmayıp sabaha karşı gerò getòròr. Evòne odun 
götürenòn odunu kendòlòğònden tutuşur; kalanını 
yeròne bırakıp horoz kurban eder. “Bòr çöp dahò 
dışarı çıkmaz”; çocuk bòle yanlışlıkla alsa “sıkıntı” 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

231 
  

olur denòr. Karşılaştırmalı anlatıda (Çıkrık adında 
bòrò) büyük bòr çamı götürenòn yolda 
“çatlayarak/ölerek” cezalandırıldığı aktarılır. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Emònlòk; Emòn Dede òle anılan zòyaret.  

3. Unsuru Ağaç (çam ve çevre ağaçlar), su/çeşme, türbe 
(zòyaret alanı). 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

Dal/ odun dışarı çıkarılmaz; yalnızca mekân òçònde 
yakılır/kullanılır. Kesòm yapılmaz. İhlal hâlònde 
uykusuzluk, kendòlòğònden yanma, hastalık/ölüm 
gòbò yaptırımlar anlatılır; gerò götürme + 
adak/kurban òle telafò gerekòr. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Adak/nòyaz, kurban (özellòkle horoz), su başında 
zòyaret; kurban ve pòşòrme mekân òçònde. 

6. Toplumsal İşlev Ağaçların ve zòyaret çevresònòn korunması, kutsal–
gündelòk sınırının belòrgònleşmesò, kolektòf bellek ve 
yerel normların aktarımı; anlatılar arası köyler-arası 
yayılım òle caydırıcılığın güçlenmesò. 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memorat ağırlıklı (anne ve köylü tanıklıkları); 
çekòrdeğònde yerel efsane (Emòn Yüzbaşı’nın “taş-
kum mermòye dönüşür” mucòzesò). 

Örencik köyünün girişinde yer alan Eminlik mevkisi yöre halkı 
tarafından kutsal bir alan olarak görülür. Bu alandan bir dal, kozalak ya da 
odun parçası dahi dışarı çıkarılmaz; yakma yalnızca yerinde yapılır. Kuralı 
bozanların uykusuzluk, rüyada uyarı, getirilen odunun kendiliğinden 
tutuşması gibi deneyimler yaşadığı anlatılır. Bu durumun telafi ise diğer 
anlatılardaki gibi alınan nesneyi geri bırakmak ve kurban kesmektir. Ağaç–
türbe–çeşme birlikteliği bu yasağı meşrulaştırır; anlatılar çoğunlukla 
“annem/komşum yaşadı” türü memoratlardır. Böylece hem ağaçlar korunur 
hem de “burası kutsal, sınırı var” algısı canlı tutulur. Benzer hikâyelerin 
komşu köylerde dolaşması yasakların etkisini köyler arasında artırmaktadır. 

 

 

 

 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

232 
  

1.6. Üçköy- Ali Baba / Ali Derviş ziyareti 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet Zòyaretleròn rüyalarda görülmesò, özellòkle 
çocukların rahatsızlıklarında òyòleşme umuduyla 
başvurulması; hamòle kadınların mum yakıp “nòşan 
bırakması”; zòyaretlere saygısızlık edenleròn felç, 
ölüm, çocuk sahòbò olamama gòbò cezalarla 
karşılaşması anlatılır. Mum kırık yakıldığında 
çocukların bedenònde eksòklòk/òz (kemòk eksòklòğò 
vb.) oluştuğu aktarılır. Köylüler, Alò Baba/Alò 
Dervòş’òn rüyada sıkça göründüğünü söyler. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Alò Baba / Alò Dervòş zòyaretò (köy gòròşòndekò 
ardıçların yanı); ayrıca Cuma Dede (Yoğun Pelòt), 
Koyun Baba (aynı çevrede) ve Elemòn Pınarı anılır. 

3. Unsuru Ağaç (ardıç), türbe (Alò Baba, Cuma Dede, Koyun 
Baba). 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

Zòyaret çevresòndekò dal, odun veya taş alınmaz; 
saygısızlık yapanın felç, ölüm veya musòbetle 
karşılaşacağına ònanılır. Hamòle kadınlar mutlaka 
mum bırakır, aksò hâlde çocuğun bedenònde eksòklòk 
olacağı söylenòr. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Rüyada uyarı ve zòyaret; mum yakma (özellòkle 
hamòleler òçòn “nòşan bırakma”); kurban adama; dua 
ve nòyaz; çocukların şòfa òçòn zòyaret edòlmesò. 

6. Toplumsal İşlev Zòyaret ve ağaçların korunması, doğum–çocuk 
sağlığına daòr ònançların sürdürülmesò, köyler arası 
ortak bellek ve caydırıcılığın güçlenmesò. 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memoratlardan oluşan ròvayetler; çekòrdeğònde 
efsanevò unsurlar (mum kırıldığında çocukta 
eksòklòk, zòyaretòn kerametlerò, ceza motòflerò). 

Ali Baba/Ali Derviş ziyaretinde en küçük unsur (dal, taş, mum) bile 
kutsiyetle ilişkilendirilir. Kuralı ihlal edenlerin rüyada uyarı, felç ya da ölüm 
gibi cezalarla karşılaştığı aktarılır; telafi ise kurban ve mumla olur. Hamile 
kadınların mum yakıp “nişan bırakması” doğumla ilişkilendirilen inançları 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

233 
  

canlı tutar. Böylece ziyaret hem bireysel deneyimlere dayalı memoratlarla 
güçlenmektedir.  

1.7. Dağsaray Köyü – “Topçam” Ziyareti 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet “Topçuoğlu Dede / Emòr Mehmet”òn kerametleròyle 
òlòşkòlendòròlen çam ağaçlarından dal alınmaz. Bòr 
dal veya odun götürenleròn başına felaket gelòr: ev 
yanma tehlòkesò, selde sürüklenme, araba kazası, 
okul ònşaatının çökmesò. Götürülen odun ya da dal 
mutlaka gerò bırakılır. Kaymakamın ağacı kesòp 
okulda kullanması üzeròne rüyada uyarıldığı, 
boğazını sıkan dede fògürüyle kurban sözü aldığı 
aktarılır. Köyün sakònlerò ve çevre köylerden 
gelenler benzer deneyòmlerò paylaşır. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Topçam Zòyaretò (Topçuoğlu Dede, Emòr Mehmet) 
anlatıları da geçen òsòmdòr. 

3. Unsuru Çam ağaçları, türbe (Topçuoğlu Dede yatırının 
bulunduğu alan), çevredekò ardıçlar. 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

Bòr dal, odun, kozalak dışarı çıkarılmaz. Ağacın 
devròlmòş dalları bòle yakılmayıp yeròne bırakılır. 
İhlal edenleròn evò yanar, araba kazası olur, selde 
zarar görür veya rüyada uyarılır. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Kurban adama (özellòkle rüyada uyarı sonrası), cem 
evò yanında adak, şenlòkler; kurban kesòmò ve 
adakların yeròne bırakılması. 

6. Toplumsal İşlev Ağaçların ve kutsal alanın korunması; köyde ònanç 
bòrlòğònòn sürdürülmesò; kutsal–gündelòk ayrımının 
çòzòlmesò; bòreysel deneyòmleròn kolektòf belleğe 
eklemlenmesò. 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memoratlardan oluşan anlatılar (köylü tanıklıkları); 
efsanevò çekòrdek (Topçuoğlu Dede’nòn kerametlerò, 
selòn odunu gerò getòrmesò, okulun çatısının 
çökmemesò) vardır.  

Dağsaray’daki Topçam ziyareti, kutsallığın en güçlü şekilde “dalını 
bile göndermez” yasağıyla pekiştirildiği örneklerden biridir. Rivayetlerde 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

234 
  

cezalandırma motifleri (yangın, sel, kaza, okulun çökmesi) ağırlık kazanır; 
telafi ise odunun geri bırakılması ve kurban kesilmesidir. Emir 
Mehmet/Topçuoğlu Dede’nin keramet anlatıları mekânın tarihsel ve dini 
kimliğini desteklemektedir. Böylece kutsallık hem bireysel deneyimlerle 
(memoratlar) hem de kolektif hafızadaki efsanevi çekirdeklerle canlı 
tutulmaktadır.  

1.8. Büyük Divan Köyü- Gözlek Baba Ziyareti 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet Gözlek Baba çevresònde meşe ağaçlarından 
dal/odun alanların başına musòbet geldòğò anlatılır: 
kesòlen ağaçtan merdòven yapan kòşònòn 
merdòvenden düşüp ölmesò; başka bòrònòn ağacı 
kesòp eve götürdükten sonra evde duramayıp gece 
gerò bırakması; bazı aòleleròn “ocaklarının sönmesò” 
(soy/hanenòn tükenmesò) şeklònde cezalandırılması. 
Benzer yasak ve cezalar yakındakò Köçek Baba’da 
da ròvayet edòlòr. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Gözlek Baba (Büyük Dòvan); bağlantılı/aynı ağ 
òçònde anılan yerler: Köçek Baba, Gül Baba, (yakın 
çevrede) Mòyane Sultan, Ulaştıran Baba. 

3. Unsuru Meşe ağırlıklı ağaç dokusu; arada eròk vb. meyvelò 
ağaçlar; zòyaret/yatır alanı. 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

Dal/odun dışarı çıkarılmaz; kesòm yasaktır. 
Kesòlen/alıp götürülen odun evde yakılamaz, kòşò 
gece gerò getòròr. İhlalòn bedelò: Ölüm, hanenòn-
neslòn “ocağının sönmesò”, ağır uğursuzluk. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Zòyarette kurban kesòlòr; kurban pòşòrme òçòn 
yalnızca yerònde (düşmüş/kurumuş) ağaç malzemesò 
kullanılır; köylüler zòyaret günlerònde gelòp nòyaz 
eder. 

6. Toplumsal İşlev Yaşlı meşeleròn ve zòyaret çevresònòn korunması, 
kutsal–gündelòk sınırının keskònleşmesò, caydırıcı 
anlatılar yoluyla köy òçò yasakların aktarımı; komşu 
zòyaretlerle motòf dolaşımı. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

235 
  

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memorat ağırlıklı (köylü tanıklıkları); efsanevò 
çekòrdekte ceza–telafò ve “yerònden dışarı 
göndermeme” motòfò bulunmaktadır.  

Gözlek Baba’da kutsallık, “bir dalını bile göndermez” yasağıyla 
somutlaşır; ihlalin bedeli merdivenden düşerek ölüm, ocak sönmesi ve 
geceleyin odunu yakamayıp iade etmeye zorlanma gibi sert cezalarla anlatılır. 
Kurbanın mekân içinde icrası ve odunun yalnızca yerinde kullanılması, 
kutsal–gündelik ayrımını pekiştirir. Komşu ziyaretlerdeki (Köçek Baba vb.) 
benzer anlatılar, normun etkisini köyler-arası ölçekte güçlendirmektedir.  

1.9. Tarhan Köyü- Ardıç Baba Ziyareti 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet Türbe çevresòndekò ardıçla ve “delòklò ağaç/kaya” òle 
òlgòlò kerametler anlatılır. 3–5 kòşònòn türbe 
yakınında hazòne kazdığı, rüyada “benòmle 
uğraşmayın, peròşan ederòm” uyarısı aldığı; ardından 
bu kòşòleròn ağır musòbetler (ölüm, aòle dağılması, 
uzun süren uğursuzluk) yaşadığı aktarılır. Bòr 
öğretmenòn gece kazı yaptığı òçòn anòden şòştòğò, 
rüyada uyarı sonrası kazdığı yerò gerò doldurunca 
düzeldòğò anlatılır. Ardıçtan dal/kozalağını alanların 
delòrdòğò/zarara uğradığı ve götürülenò gerò getòròp 
yeròne bıraktıkları söylenòr. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Ardıç Baba (Tarhan); köy ağzında “tekke/türbe” 
olarak da anılır. 

3. Unsuru Ardıç ağacı (gövdesònde/dòbònde “delòk”ten geçme 
pratòğò), delòklò kaya; türbe/zòyaret alanı; çevrede 
orman dokusu. 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

Dal/odun/kozalak dışarı çıkarılmaz; evde yakmak 
yasak (zarar getòròr, rüyada uyarı). Hazòne/defòne 
kazısı kesòn tabu; òhlal “peròşanlık/ölüm”le 
cezalandırılır. Çòğ et eve götürülmez; pòşòrme 
yalnızca mekânda yapılır. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Adak/kurban, mum yakma (mumsuz dòlek de 
mümkün); dòlek taşına küçük taş yapıştırma (tutarsa 
dòleğòn kabulü); dòlek/dòl bağlama (bez/çaput 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

236 
  

bağlama); “delòkten geçme” (günahsız/tertemòz 
olana açıldığına ònanılır). 

6. Toplumsal İşlev Ardıçların ve türbe çevresònòn korunması; kutsal–
gündelòk sınırının keskònleşmesò; rüya ve ceza-telafò 
anlatılarıyla caydırıcılığın sağlanması; bòreysel 
deneyòmleròn kolektòf belleğe eklemlenmesò. 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memorat ağırlıklı (yerel tanıklıklar, rüya uyarıları); 
çekòrdeğònde ceza–telafò ve “yerònden dışarı 
göndermeme” motòflerò. 

 

Tarhan’daki Ardıç Baba anlatılarında kutsiyet, iki eksende kendini 
göstermektedir. (1) “Dalını bile göndermez” yasağı ve yalnızca yerinde 
pişirme/kullanma kuralı; (2) define kazısına karşı sert rüya temelli uyarı-ceza 
düzeni. “Delikten geçme” pratiği, ahlakî-simgesel arınma sınaması olarak 
işlev görür. Böylece mekân hem ardıçların korunmasını sağlar hem de 
rüya/keramet merkezli memoratlarla normatif düzeni canlı tutar; ihlalin 
telafisi diğer anlatılarda da görülen geri götürme ve adak/kurbandır. 

1. 10. Türkler Köyü- Çamlar Dede 

Başlık Bqlgq 

1. Anlatı / Rqvayet Köyün kenarındakò òkò çamın dòbònde adı belòrsòz bòr 
yatır bulunduğu, ağaçların çok yaşlı (yerel söylemle 
“köy kurulmadan önce”; köy 1860) olduğu anlatılır. 
Bòr köylünün devròlen çamın dalını eve götürdüğü, 
gece boyu uyuyamadığı ve evònòn yanıyormuş gòbò 
olduğunu hòssedòp dalı gerò getòrdòkten sonra 
rahatladığı ròvayet edòlòr. Komşu yerlerde benzer 
cezalar: Ayşe Dede’de oluk òçòn çam kesen hocanın 
aylarca hastalanıp topal kalması; Garòp Dede’de 
yatırın yerònò oynatanın “ocağının sönmesò”; 
Sayalık’ta getòròlen çamın gerò götürülmesòyle ev 
halkının òyòleşmesò; bòr selòn yatırı yarıp òkò yandan 
akıp yatırın kendòsòne dokunmadığı anlatısı. 

2. Kutsal Mekânın 
Adı 

Çamlar Dede (Türkler Köyü); òlòşkòlò/çevre 
zòyaretler: Hamza Dede, Ayşe Hatun, Garòp Dede, 
Ayaz Dede, Sırıklı Dede, Akbaş Dede (yağmur duası 
anlatıları), Sayalık mevkòò. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

237 
  

3. Unsuru Çam ağaçları (òkò büyük çam); yatır/yatır alanı; 
yakın çevrede eskò çamlık ve Köse Dağı sòlsòlesò. 

4. Tabular ve 
Kaçınmalar 

Dal/odun/kozalak alınmaz; kesòm yasaktır. Alıp 
götüren uykusuzluk, yangın/afet hòssò, hastalık, kaza 
gòbò musòbetlerle karşılaşır; çoğu anlatıda gerò 
götürme şarttır. 

5. Rqtüelqstqk 
Uygulamalar 

Nòyaz/adak; kòmò yerlerde yağmur duası (Akbaş 
Dede geleneğò); odun/ateş kullanımı mekânla sınırlı 
tutulur (evde yakmama vurgusu). 

6. Toplumsal İşlev Yaşlı çamların ve zòyaret çevresònòn korunması; 
kutsal–gündelòk sınırının belòrgònleşmesò; komşu 
köylerle paylaşılan memoratlar sayesònde normların 
aktarımı. 

Tür 
(Efsane/Memorat) 

Memorat ağırlıklı (köylü tanıklıkları); çekòrdekte 
“yerònden dışarı göndermeme” ve ceza–telafò (gerò 
götürme) motòflerò. 

Türkler Köyü’ndeki Çamlar Dede çevresinde “bir dalını bile 
göndermez” kuralı, uykusuzluk/yangın hissi–geri götürme döngüsüyle işler; 
benzer cezalandırma örneklerinin (hastalık, ocak sönmesi) komşu ziyaretlerde 
de anlatılması, yasağın köyler-arası ölçekte pekişmesini sağlar.  

 

Sonuç 

Bu çalışma, Çorum yöresinde kutsal ağaçlara ilişkin anlatıların 
derlenmesi, sınıflandırılması ve çözümlemesini amaçlamıştır. Çalışmanın 
temel problematiği, kutsal alanlarda ağaç merkezli yasakların nasıl 
şekillendiği, bu yasakların hangi anlatı türleri aracılığıyla meşrulaştırıldığı ve 
toplumsal işlevlerinin neler olduğudur. 

Araştırmanın kapsamı, saha çalışmasıyla ulaşılan elli bir köy 
içerisinden seçilen on köydeki anlatılarla sınırlandırılmıştır. Etik kurul 
onayıyla gerçekleştirilen alan araştırmasında katılımlı gözlem ve yarı 
yapılandırılmış görüşme teknikleri uygulanmış; elde edilen veriler nitel içerik 
çözümlemesi yöntemiyle değerlendirilmiştir. Tür (efsane–memorat), motif 
(rüya, ceza–telafi, adak) ve işlev (Bascom’un dört işlevi) ekseninde yapılan 
çözümlemeler, anlatıların kültürel işlevselliğini ortaya koymuştur. 

Bulgular, farklı köylerdeki kutsal mekânların merkezinde “bir dalını 
bile göndermez” ilkesinin yer aldığını göstermektedir. Bu yasağın ihlali 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

238 
  

uykusuzluk, yangın hissi, hastalık, kaza veya “ocağın sönmesi” gibi cezalarla 
karşılanmakta; telafi ise genellikle alınanın geri götürülmesi ve adak/kurban 
uygulamalarıyla sağlanmaktadır. Anlatılar çoğunlukla memorat niteliğinde 
aktarılmakta, bu da inandırıcılığını artırmaktadır. Ayrıca benzer cezalandırma 
örneklerinin komşu köylerde de anlatılması, yasakların köyler-arası ölçekte 
pekişmesine ve kolektif hafızanın genişlemesine katkı sunmaktadır. 

Saha verileri, kutsal ağaç anlatılarının bireysel tecrübelerden ziyade 
kolektif hafızanın ürünü olduğunu; kutsal ile gündelik alan arasındaki sınırları 
belirginleştirdiğini; aynı zamanda doğal çevrenin korunmasına yönelik güçlü 
bir işlev üstlendiğini göstermektedir. Bununla birlikte, kentleşme, 
kuşaklararası aktarımın olmaması bu anlatıların işaret ettiği inanca dair 
mirasın unutulmasına neden olmaktadır. Bu bağlamda, anlatıların sistemli 
biçimde derlenmesi, yazıya geçirilmesi ve arşivlenmesi başta olmak üzere 
koruma önlemleri geliştirilmesi gerekmektedir. Çünkü bu anlatılar, toplumun 
kutsal olanla kurduğu bağı güçlendirmekte ve halk inançlarının toplumsal 
yapıdaki kalıcı rolünü derinleştirmektedir.  

Sonuç olarak, Çorum yöresinde kutsal ağaç anlatıları, inanç temelli 
bir ceza–telafi–rüya döngüsü içinde işleyen sosyal norm düzeniyle hem doğa 
koruma hem de toplumsal kontrol işlevi görmektedir. Türkler Köyü’ndeki 
Çamlar Dede örneğinde görüldüğü gibi, bu yasak yalnızca bireysel inançların 
değil, bölgeye dair hafızanın da pekiştirdiği bir norm olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Dolayısıyla bu anlatılar, halk kültürü bağlamında somut olmayan 
kültürel mirasın taşıyıcıları niteliğiyle hem kutsalın görünür kılınmasına hem 
de doğal çevrenin korunmasına hizmet etmektedir.  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

239 
  

 

Kaynakça 

Adam, B. (2017). Kutsal nedir? D. Arık & A. H. Eroğlu (Ed.), Halk 
inanışları el kitabı içinde (ss 46-7 70). Ankara: Grafiker Yayınları. 

Alptekin, A. B. (2012). Efsane ve Motifleri Üzerine. Ankara: Akçağ 
Yayınları. 

Bascom, W. R. (2019). Folklorun dört işlevi (F. Çalış, Çev.). M. Ö. 
Oğuz & S. Gürçayır (Ed.), Halkbiliminde kuramlar ve yaklaşımlar 2 içinde 
(ss. 71-86). Ankara: Geleneksel. 

Bayat, F. (2017). Kadim Türklerin mitolojik hikâyeleri. İstanbul: 
Ötüken Yayınları. 

Bayat, F. (2018). Türk mitolojik sistemi 2. İstanbul: Ötüken Yayınları. 

Çobanoğlu, Ö. (2015). Türk Halk Kültüründe Memoratlar ve Halk 
İnançları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Ergun, P. (2017). Türk kültüründe ağaç kültü. Ankara: Atatürk Kültür 
Merkezi Yayınları. 

Gezgin, D. (2022). Bitki mitosları. İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Halbwachs, M. (2017). Kolektif hafıza (B. Barış, Çev.). Ankara: 
Heretik Yayınları. 

Hallaç, A. T. (2018). Memorat kavramının tanımlarındaki belirsizlik 
ve bir tanım denemesi. Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 2 (2), 1-20.  

İnan, A. (2000). Tarihte ve bugün Şamanizm: Materyaller ve 
araştırmalar. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

İnan, A. (2020). Tarihte ve bugün Şamanizm. Ankara: Altınordu 
Yayınları. 

Ocak, A. Y. (2012). Alevi ve Bektaşi inançlarının İslam öncesi 
temelleri. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ögel, B. (1995). Türk mitolojisi (Cilt I-II). Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları. 

Pehlivan, G. (2009). Menkıbe, efsane, memorat türlerini ayırt eden 
kriterler. Millî Folklor, 21 (83), 89-96. 

Roux, J. P. (1994). Türklerin ve Moğolların eski dini (A. Kazancıgil, 
Çev.). İstanbul: İşaret Yayınları. 

Roux, J. P. (2020). Eski Türk mitolojisi. Ankara: BilgeSu Yayıncılık. 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

240 
  

Thompson, S. (1955–1958). Motif-index of folk-literature: A 
classification of narrative elements in folktales, ballads, fables, mediaeval 
romances, exempla, fabliaux, jest-books and local legends (6 Cilt). 
Bloomington: Indiana University Press. 

Sakaoğlu, S. (1980). Anadolu-Türk Efsanelerinde Taş Kesilme Motifi 
ve Bu Efsanelerin Tip Kataloğu. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Seyidoğlu, B. (2005). Erzurum Efsaneleri. İstanbul: Erzurum 
Kitaplığı. 

 
  



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

241 
  

Ekler 
Ek 1. Tablo: Anlatılar ve Türleri 

 Köy / Mekân Ağaç 
tür(ler)` 

Yasağın 
formülü 

Kutsal 
unsur(lar) 

Anlatı türü 

1 Acıpınar (Yavu 
Baba taşı) 

Meşe, 
çam 

Dışarıya 
dal/kozalak 
çıkarılmaz; 
yalnızca 
ÉçerÉde 
yakılır 

Türbe/dede, 
kutsal taş 

Memorat 

2 Türkler – Çamlar 
Mevk`` 

Çam (2 
ulu 
ağaç) 

“BÉr dalını 
bÉle 
göndermez”; 
eve taşınmaz 

Adı belÉrsÉz yatır Memorat 

3 Kozören – 
Efsuncu Baba 

PelÉt, 
çam 

“Yaprağını 
dahÉ 
vermez”; 
kullanım 
yalnız 
ÉçerÉde 

Türbe, parmak 
ÉzÉ taşı 

Efsane 
ağırlıklı 

4 Kutluca – Isıtma 
(Çınarlık) 

Çınar “Evde 
yakarsan 
zarar verÉr”; 
yalnız 
mekânda 
kullanılır 

Çınar, şÉfalı su Memorat 

5 Örenc`k – Em`nl`k Çam ve 
çevre 
ağaçlar 

“BÉr çöp 
dahÉ dışarı 
çıkmaz”; 
yalnız 
mekânda 
yakılır 

Türbe, çeşme Memorat 
(efsane 
çekÉrdeğÉyle) 

6 Üçköy – Al` Baba / 
Al` Derv`ş 

Ardıç Dal/odun/taş 
alınmaz 

Türbeler (AlÉ 
Baba, Cuma 
Dede, Koyun 
Baba) 

Memorat + 
efsanevÉ 
unsurlar 

7 Dağsaray – 
Topçam 

Çam, 
ardıç 

“BÉr dalını 
bÉle 
göndermez” 

Türbe 
(Topçuoğlu/EmÉr 
Mehmet) 

Memorat 
(efsane 
çekÉrdeğÉyle) 

8 Büyük D`van – 
Gözlek Baba 

Meşe 
(yer yer 
meyvelÉ 
ağaçlar) 

Dal/odun 
alınmaz; 
kesÉm yasak 

Yatır/zÉyaret Memorat 

9 Tarhan – Ardıç 
Baba 

Ardıç Dal/odun 
çıkarılmaz; 
defÉne kazısı 
kesÉn tabu 

Türbe, delÉklÉ 
ağaç/kaya 

Memorat 

10 Türkler – Çamlar 
Dede 

Çam (2 
ulu 
ağaç) 

“BÉr dalını 
bÉle 
göndermez”; 
kesÉm 
yasaktır 

Yatır, eskÉ çamlık Memorat 



Çorum: Şehir, Tarih ve Kültür | Editörler: Prof. Dr. Zekeriya Işık | Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Bozkuş - Hakan Yazar

242 
  

 

Ek 2. Fotoğraf: Saha Araştırmasına Dair Fotoğraflar 

  
Fotoğraf 1: Tarhan Köyü- Ardıç Baba             Fotoğraf 2: Kozören Köyü- Ersuncu Baba 
 

 

 

 

 

 






